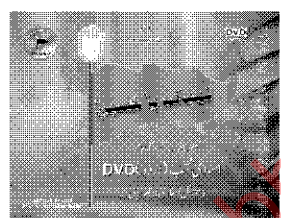


یہ کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون، ملک مقیم ہیں  
مومنین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے ہیں۔

منجانب۔



سبیل سکینہ

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان



۷۸۶

۹۲-۱۱۰

یا صاحب الْوَمَانِ اور کشمیر



# لپک یا حسین

نذر عباس  
خصوصی تعاون: رضوان رضوی

## اسلامی کتب (اردو) DVD

ڈیجیٹل اسلامی لائبریری -

SABIL-E-SAKINA  
Unit#8,  
Latifabad Hyderabad  
Sindh, Pakistan.  
[www.sabeelesakina.page.tl](http://www.sabeelesakina.page.tl)  
[sabeelesakina@gmail.com](mailto:sabeelesakina@gmail.com)

Contact : [jabir.abbas@yahoo.com](mailto:jabir.abbas@yahoo.com)

<http://fb.com/ranajabirabbas>

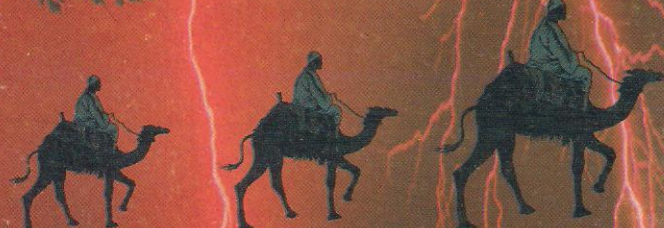
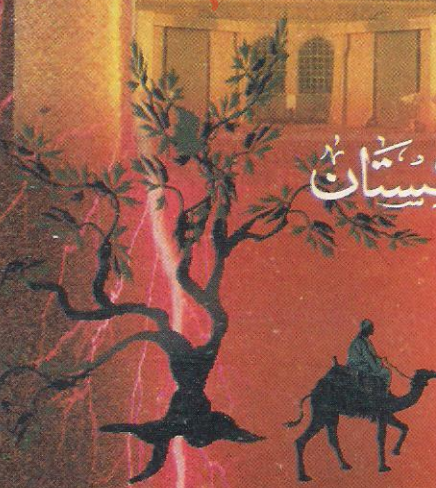
NOT FOR COMMERCIAL USE

# گریہ و ماتم

## کا تحقیقی چائزہ

ڈاکٹر حکیم مبارک علی جعفری

احیاء طہی اسلامی پاکستان



فَلَيَضْحَكُو قَلِيلًا وَالَّذِي كُوَثِيرًا

پس تمہیں پاپیتے کہ نہیں کم اور روئیں زیادہ

سورۃ توبہ آیت ۸۲

سبیلِ سکینہ

جیسا کہ ملکہ احمد بنت عقبہ نے کہا

گریہ و ماتم کا حقیقی جائزہ

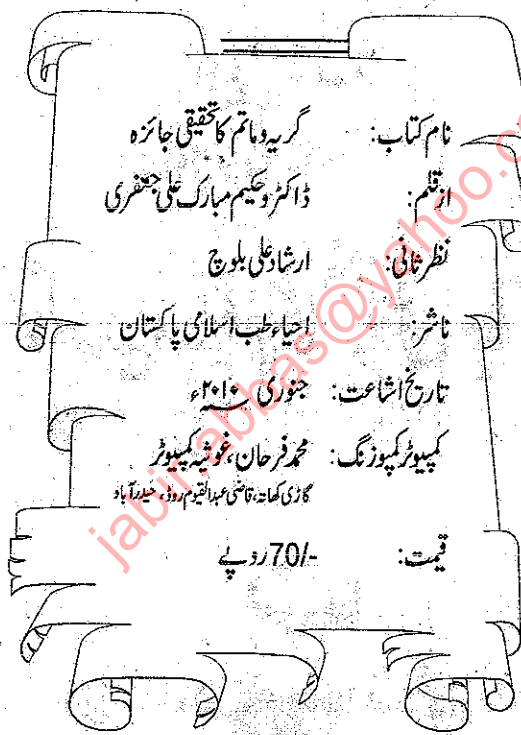


ڈاکٹر جعفر بن مثنا علی

لخیاء طبل شادی بپاکستان

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہے



مہمان

امامیہ سیلز پوائنٹ قدم گاہ مولائی حیدر آباد

Ph: 0333-2622692

## کھنڈ ۱۰

| نمبر شمار | عنوانات                                             | نمبر شمار |
|-----------|-----------------------------------------------------|-----------|
| 6         | استساب                                              |           |
| 7         | فطرتی جذبہ                                          | 1         |
| 9         | کیا آپ اپنی تلقید درست ہے؟                          | 2         |
| 11        | خالم و ذیرے چوہدری کیا چاہتے ہیں؟                   | 3         |
| 15        | حرکات رذیلہ رکھنے والے لوگ کیا چاہتے ہیں؟           | 4         |
| 20        | ضیر کا فیصلہ                                        | 5         |
| 21        | کیا اگر یہ وزاری فطرت انسانی کے مطابق ہے؟           | 6         |
| 22        | چچے مظلوم کا ساتھ دیتا ہے؟                          | 7         |
| 24        | گریہ جدائی                                          | 8         |
| 25        | بچوں کا ماں کی جدائی میں گریہ وزاری کرنا            | 9         |
| 26        | بیٹی کی جدائی میں گریہ کرنا                         | 10        |
| 26        | پولیس والوں کے مظالم اور گھروں والوں کا گریہ و ماتم | 11        |
| 28        | خرجن ان سن کر گریہ وزاری کرنا                       | 12        |
| 27        | گریہ محبت                                           | 13        |
| 27        | گریہ ندامت                                          | 14        |
| 27        | مقدیر سے واشنگٹن کا حائل گریہ                       | 15        |
| 27        | اجتہادی گریہ وزاری                                  | 16        |
| 29        | جتاب زندگی کا خطبہ سن کر اجتماعی گریہ وزاری         | 17        |
| 30        | گریہ وزاری کو حرام قرار دینے کے تھانات              | 18        |
| 32        | رسول خدا کا گریہ                                    | 19        |
| 33        | جنگ احمد کے مصیبہ زدہ کا گریہ وزاری سے استقبال      | 20        |

|    |                                                                                        |    |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 33 | آنحضرت ﷺ کا سنت فولی افعیٰ کی روشنی میں گریہ<br>سنٹ فعلی کی روشنی میں آنحضرت ﷺ کا مقام | 21 |
| 33 | سنٹ تقریری کی روشنی میں گریہ وزاری                                                     | 22 |
| 35 | وفات حضرت ابوطالب پر بنے کریم کا سخت گریہ                                              | 23 |
| 35 | میر ارونا امت پر حرم و شفقت ہے                                                         | 24 |
| 36 | حضرت علیؑ کے لئے نبی کریم کا سخت گریہ                                                  | 25 |
| 36 | نبی کریم کا اپنے دادا عبدالمطلب پر رونا                                                | 26 |
| 37 | موزن بلال کا ماتم                                                                      | 27 |
| 37 | رسول اللہؐ کا حضرت امام حسینؑ پر گریہ وزاری                                            | 28 |
| 38 | حضرت امام حسینؑ کی پیدائش کے موقعہ پر آنحضرت گاگریہ                                    | 29 |
| 39 | خلفاء راشدین کا گریہ و ماتم                                                            | 30 |
| 42 | حضرت ابوکر صدیقؓ کا گریہ                                                               | 31 |
| 43 | محبت رسول کریمؑ میں گریہ                                                               | 32 |
| 43 | وفات رسول اللہؐ پر ابوکر کا گریہ                                                       | 33 |
| 43 | وفات رسول اللہؐ پر حضرت ابوکرؓ کا مرثیہ                                                | 34 |
| 43 | حضرت عمرؓ کا گریہ                                                                      | 35 |
| 45 | حضرت عمرؓ کا اپنے بیٹے پر گریہ                                                         | 36 |
| 45 | حضرت عمرؓ کا اپنے بھائی پر گریہ                                                        | 37 |
| 45 | حضرت ابوکرؓ اور حضرت عمرؓ کا گریہ                                                      | 38 |
| 46 | حضرت عمرؓ کا وفات نبیؐ میں غزدہ ہونا                                                   | 39 |
| 46 | حضرت عثمانؓ کا گریہ                                                                    | 40 |
| 46 | وفات نبیؐ کریمؑ پر صبرا چھانیدہ                                                        | 41 |
| 47 | وفات رسول کریمؑ کی کن نے گریہ و ماتم کیا؟                                              | 42 |
| 47 |                                                                                        | 43 |

|     |                                                          |    |
|-----|----------------------------------------------------------|----|
| 47  | جناب عاشقہ کامام                                         | 44 |
| 50  | کن لوگوں نے آنحضرتؐ کی وفات پر مرضیے اور ساتھی اشعار کہے | 45 |
| 54  | قرآن کی نظر میں گرسید و ماتم                             | 46 |
| 57  | قرآن کریم کی روشنی میں نہیں کم اور روشنیں زیادہ          | 47 |
| 60  | بچے کیلئے رونا فائدہ مند ہے                              | 48 |
| 61  | معرفت کار و نا                                           | 49 |
| 62  | گریہ حسینؑ کا اخلاقی اثر                                 | 50 |
| 64  | انسان و حیوان                                            | 51 |
| 65  | آنسو کیا ہے یہ کیوں نکلتے ہیں؟                           | 52 |
| 67  | کیا حسینؑ کے غم میں رونا بزولی ہے؟                       | 53 |
| 69  | ڈاکی غم                                                  | 54 |
| 70  | نام حسینؑ پر گریہ یا یک مجھڑہ ہے                         | 55 |
| 74  | عزاداری کیا ہے؟                                          | 56 |
| 80  | مقدمہ حسینؑ بلکام حسینؑ                                  | 57 |
| 82  | ہمارا گرسید و ماتم                                       | 58 |
| 83  | حسینؑ علیہ السلام کی نظر میں نیز یہ                      | 59 |
| 96  | تاریخ علم                                                | 60 |
| 102 | سیاہ علم کیوں لہراتے ہیں                                 | 61 |
| 103 | پیساہ علم کس کا ہے                                       | 62 |
| 104 | یہ علم کیا چاہتا ہے؟                                     | 63 |
| 105 | بے بصیرت لوگ                                             | 64 |
| 107 | حکایات وہدیات                                            | 65 |
| 108 | گراہ عنزادار                                             | 66 |

## انتساب

ان عظیم عورتوں کے نام جنہوں نے  
شہدائے اسلام پر گریہ و ماتم کیا اور  
رسول خدا نے ان کیلئے یہ دعا فرمائی:  
”اللہی! ان عورتوں سے،  
ان کی اولاد سے اور  
اسکی اولاد سے راضی ہو جا۔“

احقر  
مبارک علی جعفری

## فطرتی جذبہ

انسانی جذبات دو قسم کے ہیں

☆ جذبہ خوشی ☆ جذبہ غم

دو نوع فطری جذبے ہیں اور ایک دوسرے کا بدل ہیں جیسا کہ رات نہ ہوتی تو دن کی قدر رات نہ ہوتی مصیبت نہ ہوتی تو راحت کا احساس نہ ہوتا اندھیرا نہ ہوتا تو روشنی کی قدر و قیمت معلوم نہ ہوتی، بیماری نہ ہوتی تو صحت جیسی نعمت کا پتہ نہ چلتا، غم نہ ہوتا تو خوشی کی حقیقت نہ معلوم ہوتی۔

خوشی اُنی یہ زندگی کے دو مختلف رنگ ہیں جس سے ہر انسان کو گزرنا پڑتا ہے وہ غریب ہو یا امیر، ڈاکٹر ہو یا اجنبی، تاجر ہو یا ملازم جاہل ہو یا عالم ہر حال اُنی و خوشی کا اظہار کرنا فطرتی تقاضہ ہے جس میں یہ جس موجود نہ ہو وہ انسان نہیں کچھ اور ہو سکتا ہے۔ خوشی کے موقعہ پر نیالا بس پہن کر چہرہ، ہشاش بشاش بناؤ کر گلے ملتے ہیں اور اُنی کے موقعہ پر ایک دوسرے سے اُنی کا اظہار رامائی بس پہن کر چہرے گو غمکین بناؤ کر کرتے ہیں۔ یہی عین فطرت کا جذبہ ہے۔

غم کے تین درجات ہیں۔  
گریئیں رونا۔ یہم کا ابتدائی درجہ ہے  
بُقا لیئیِ فوجہ۔ یہم کا دوسرا درجہ ہے۔  
ما تم۔ یہم کا تیسرا درجہ ہے۔

اشاع اللہ انہی عنوانات پر قرآنی آیات، سنت رسول ﷺ اور صحابہ کرام اور

عقلی دلائل کی روشنی میں جائزہ لیں گے۔

گریہ و ماقم اگر انسانی صحت کیلئے نقصاندہ ہے اور معاشرت کی انفرادی و اجتماعی ظلم و ستم اور معاشرتی برا بیوں کو جنم دیتا ہے تو پھر بیشک یہ فعل انجام نہیں دینا چاہئے اور اس کی روک تھام کیلئے سخت اقدام کرنا چاہئے، اگر یہی گریہ و ماقم انسانی صحت کیلئے مفید ہے اور معاشرے میں انفرادی و اجتماعی ظلم و ستم اور معاشرتی برا بیوں کا خاتمه کرتا ہے تو یہ فعل انجام دینا چاہئے اور اس کی ترویج کیلئے احسن اقدام کرنے چاہئے۔

آئیے ہم گریہ و ماقم کا منفی اور ثابت پہلوؤں سے تحقیقی جائزہ لیتے ہیں۔ یاد رکھیں دنیا میں ذوق انون کا فریب ہیں۔

اول۔ جو مان لیا ہے اسی کو ثابت کریں گے۔

دوسرا۔ جو ثابت ہوگا اس کو مان لیں گے۔ پہلے کا نام تعصب ہے اور دوسرا کے کا نام مختفن ہے۔

جتنا علم کی مقدار میں اضافہ ہوتا ہے اتنا ہی خیالات میں تغیر و ترقی ہوتی ہے جتنے مختلف علوم اور متضاد پر عبور ہوتا ہے اسی قدر تعصب کا فروز ہوتا ہے جس قدر ثابت اور منفی کے مضامین نظر سے گزرتے ہیں محاکمہ کی قوت برحقی ہے جس قدر مطالعہ کی کثرت ہوتی ہے آزادی رائے میں وسعت ہوتی ہے۔

جس قدر بیحث و مباحثہ کو دیکھا اور سنائیے اس قدر صحیح فیصلے کے قریب پہنچا جا سکتا ہے، ہر اگلے قدم میں پہنچنے کی غلطی معلوم ہونے کا قوی امکان ہوتا ہے ہر مثالیتی کو منزل مقصود پہنچنا آسان ہو جاتا ہے۔ بشرطیکہ خود ایک فریق نہ ہو۔ جو کھنکھانے کے اس کیلئے دروازہ کھولا جائے گا اور جو خاصانہ تلاش کریگا کو ہر مراد پاریگا ہر تھیار رکھ کر تیز ہو سا اور پتھر پرخ کھا کر شفاف آری متوں میں انسان نہ تائے اور حالم عمر صدران میں

صاحب عرفان ہنا ہے، دین سے لے پر واپس آبائی تقلید کے چکر میں رہتے ہیں اور دنیا کو سافر خانہ جانے والے خاندانی عقائد کو تحقیق کی کسوٹی پر کتے ہیں۔

افسر احمد کا خیال بلا تحقیق جمار ہتا ہے اور عاقل کا خیال تحقیق کے ساتھ جگہ بدلتا رہتا ہے یہی سبب ہے کہ علماء کی بعض تصانیف میں متصاد مضاہیں پائے جاتے ہیں لیکن اگر انسان نہ اپنے خلاف سننا چاہئے نہ دیکھنا تو لذت تحقیق سے محروم رہے گا اور حق سے نا آشنا رہے گا اسی کا نام تعصب ہے اس کا نام انگلی تقلید ہے۔

کیا آبائی تقلید درست ہے؟

اگر بزرگوں کی تقلید ہی میں حق محصور ہے تو تمام انبیاء پر انکے زمانہ میں ایمان لانے والے سب سے زیادہ غلط کار اور آبائی تقلید سے اخراج کے مجرم اور سزاوار ہوں گے حالانکہ انہیں ہم انصار اللہ حواریان کرام صاحبِ عظام اور اولین والے موسیٰ کہتے ہیں اور اگر یہ دلیل صحیح ہو تو دوسرا یہ غلط پہلو و صحیح تسلیم کرنا پڑے گا کہ تمام لغوار بھی بر سر حق ہیں کیونکہ وہ بھی اپنے بزرگوں کی لکیر کے فقیر ہیں حقیقت یہ ہے کہ غلط راستے یا غلط فکر کو چھوڑ کر سیدھے راستے پر آنا اور پھر اتر کر کے موڑ دوڑانا ہمیں اور کسی معنی میں بھی غلط نہیں ہے۔ حق یہ ہے کہ ہم مسلمانوں کو اللہ اور رسول خدا سے واسطہ ہے جو کچھ ائمہ ارشادات سے ثابت ہوا اسے مان لیا اور عمل کیا آبائی تقلید کو حق و صدق ترجیح دینے والوں کی نسبت خدا کے کریم کا ارشاد ہے۔

”جب ان سے کہا جاتا ہے کہ کلام خدا اور رسول کی طرف آؤ تو کہتے ہیں جس طریقے پر ہم نے اپنے باپ دادا کو پایا ہمیں کافی ہے اور چاہے ان کے باپ دادا کچھ بھی نہ جانتے ہوں اور نہ ہدایت پر ہوں“

افسوس کل جو جواب کا فردیتے تھا اُج وہی جواب مسلمان دیتے ہیں حق یہ ہے کہ آبائی غلطی جتنا کر سیدھا راستہ بنانے والا ایک طرح انہیاے ماسلف کی نیابت کی جھلک لئے ہوئے ہے اور دوسری طرف قرآن کے خلاف آبائی غلطی پراڑنے والے کفار کی قائم مقامی کا پرتو لئے ہوئے ہیں۔ جاگو تعصب سے بھاگو اور تحقیق کے ساتھ میں آو۔

آئیے ہم تحقیقی نقطہ نظر سے زوزمرہ زندگی کا جائزہ لیتے ہیں کہ گریہ مام کن لوگوں کیلئے نقصاندہ ہے؟

ہمارے معاشرے میں مختلف خیالات رکھنے والے لوگ رہتے ہیں۔ اچھے خیالات رکھنے والے لوگ اچھے افعال انجام دیتے ہیں اور بُرے خیالات رکھنے والے لوگ بُرے افعال انجام دیتے ہیں یہ حقیقت ہے کہ بُرے لوگوں کی خواہشات کی راہ میں جو اصول رکاوٹ کا سبب بننے ہیں تو یہ لوگ ان اصولوں کے خاتمے کیلئے تحریک چلاتے ہیں تاکہ انکی ولی خواہشات پوری ہو سکیں۔

## ظام وڈیرے چوہدری کیا چاہتے ہیں؟

ایک گاؤں میں ایک بڑا سرمایہ دار چوہدری (وڈیرا) رہتا تھا جس کے ہزاروں نوکر چاکر تھے تو کرا (چوہدری) کے کہنے پر لوگوں کا مال و اسباب بلوٹ لیا کرنے تھے۔ ایک دن کاذکر ہے کہ چوہدری کے محل کے سامنے ایک بچہ گزر رہا تھا جو ایک سوتے کی انگشتی پہنچے ہوئے تھا چوہدری نے اپنے محل کی کھڑی سے دیکھا اور اپنے ملازم کو حکم دیا کہ جاؤ اس بچے کے ہاتھ سے انگشتی چھین کر لے اُ۔ تو کر گیا پچے کے منہ پر ایک زور سے طمانجی مارا اور انگشتی چھین لی اور دھکار کروہاں سے بھگا دیا وہ بچہ ایک چورا ہے پر جا کر کھڑا ہو گیا وہ بچہ نہ رویا نہ چلا یانہ میں روئے کی شکل بنائی ہزاروں لوگ اور ہر سے ادھر گز رگئے۔ کوئی بھی بچہ کی طرف متوجہ ہو تو ہر ڈی دیر بعد وہ بچہ گھر چلا گیا اس نے اپنا سارا اوقت اپے والدین کو سنا یا مگر والدین کے ذہن میں مولوی صاحب کی یہ بات تھے کہ برے آدمی کو برا کہنا گناہ ہے لہذا چوہدری کو برا کہنا بھی گناہ ہے اور مولوی صاحب نے یہ بھی کہا تھا کہ "ان الله مع الصابرين" اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ اگر ہم نے صبر کر لیا تو اللہ ہمارے ساتھ ہو گا یعنی اسکی بھروسہ دیا ہمارے ساتھ ہوں گی لہذا صبر کر لیں ہمتر ہے۔

بھرپور روز کے بعد ایک یتیم بچہ اس کے محل کے سامنے گزرا اس کے ہاتھ میں ماہر صاحب کی فیس کے دوسروں پتے تھے چوہدری نے کہا جاؤ اس بچے کے ہاتھ سے پیسے چھین کر لے آؤ۔ ملازم گیا اور اس کے منہ پر تھیس سید کیا کان لہو لہاں کر دیا اور دوسروں پتے چھین لئے اور وہاں سے بھگا دیا اور وہ بچہ کان پر ہاتھ رکھتے ہوئے روتا ہوا اسی چورا ہے پر کھڑا ہو کر روتا ہا، ہائے اسی میں مر گیا، ہائے اسی میں سر گیا اس کے روئے کی

آوازن کر جلتے ہوئے راہ گیر لوگ رک گئے اور بچے سے بیمار سے پوچھنے لگے اے بیٹا  
تھجے کیا ہوا ہے تھجے کس نے مارا ہے؟ کیا راستہ بھول گیا ہے؟ چند ایک لوگوں  
نے بچے کو بیمار کیا اور کسی نے بیمار بھرے لبھے میں پوچھا بیٹا تباہ تو سہی کیا ہوا ہے؟  
جب بچے کو یقین ہو گیا کہ یہ لوگ میرے ہمدرد ہیں تو بچہ روتے ہوئے کہنے لگا میں  
مامڑ صاحب کی فیس لیکر چوہدری کے محل کے سامنے سے گزر رہا تھا تو چوہدری کے  
ملازم نے میرے منہ پر ٹھانچہ مارا اور میرے دوسروں پر چھین لئے لوگوں نے کہا کہ  
جو ہدری کے ملازم کتنے ظالم ہیں کہ بچے کو اتنے زور سے ٹھپٹھپ مارا کہ الجلبہاں کر دیا۔

تھجے کی یہ داستان سن کر کچھ افراد چوہدری کے پاس گئے اور ستکرار کرتے  
ہوئے کہا کہ تمہارے ملازم نے اس غریب بچے سے رقم بھی چھین لی ہے اور اس قدر  
مارا ہے کہ اس کے کان سے خون بہر رہا ہے۔ چوہدری نے ان کی ایک بھی نہ سی اور  
انہیں اپنے محل سے دھنکارتے ہوئے نکال دیا۔ چوہدری کیلئے جو عزت تھی وہ اب  
نفرت میں بدل گئی اور ان لوگوں نے اپنے گاؤں میں چوہدری کے ظالمانہ روئیے کا  
اس قدر چرچ کیا کہ پورا گاؤں اس سے نفرت کا اطہار کرنے لگا۔

جب چوہدری کو پتا چلا کہ چورا ہے پر بچے کی گریہ وزاری کرنے سے لوگوں  
میں میرے خلاف نفرت کی آگ بھڑک اٹھی ہے ایک شخص ظالم حسین میرے ظالم  
اور برائیوں کو تحریروں اور تقریروں کے ذریعے لوگوں میں عام کر رہا ہے تو اس نے اس  
کو بھی جان سے مار دیا تاکہ اس کے مخالفوں کو عبرت حاصل ہو سکے چونکہ چوہدری  
خوب اچھی طرح جانتا تھا کہ اس کی گریہ وزاری میں قوت جاذبیت ہے جس کی وجہ  
سے چلتے ہوئے لوگ بھی رک جاتے ہیں اور مظلوم کی داستان سن کر ظالم کے ظلم کے  
خلاف اطہار نفرت کرتے ہیں۔

## گریہ وزاری۔۔ احساس انسانیت کو ابھارتا ہے۔

گریہ وزاری۔۔ مظلومیت کو ظاہر کرتا ہے اور ہمدردی کا جذبہ پیدا کرتا ہے۔

گریہ وزاری۔۔ ظالم نے نفرت اور مظلوم سے محبت کامادہ پیدا کرتا ہے۔

گریہ وزاری کی آواز سے اجتماعی قوت پیدا ہوتی ہے اور ظالم کے خلاف جمود و سکوت کو توڑ کر انسانوں میں تحریک پیدا کرتی ہے۔

گریہ وزاری۔۔ مظلوموں کے حامیوں میں اضافے کا سبب بنتا ہے اور ظالم لوگوں کے کارکنوں اور حامیوں میں کمی کا سبب بنتا ہے۔

جب چوہدری کو یہ معلوم ہوا کہ گریہ وزاری اس کے مقابلات کی راہ میں رکاوٹ پیدا کر رہا ہے اور اس کے ظالم کو عیاں کر رہا ہے اور اس کی خود ساختہ عزت کو نقصان پہنچ رہا ہے تو چوہدری صاحب نے حکم جاری کر دیا اس کے آج سے ہمارے علاقے میں گرید ماتم بند کر دیا جائے جو بھی گریہ وزاری کرتے ہوئے دیکھا گیا سے سخت سزا دی جائے گی۔

برادر مسن اجدبیتی کیفیت سے ہٹ کر تعصب کی عینک اتار کر خشث دل سے غور و فکر کریں گے تو یہ حقیقت عیاں ہو جائے گی کہ چوہدری کے ظالم کو ہمروزن کے گریہ وزاری اور نوے کی درد بھری آواز نے عیاں کیا۔ اور چوہدری کے ظالمانہ فعل سے نفرت کرنے لگے آخر کار چوہدری نے اپنے ظالم کو چھپانے کیلئے گریہ وزاری پر پابندی لگا دی۔ تاکہ ظالم کے عیب ظاہر نہ ہوں اور عوام اس کے خلاف اظہار نفرت کرتے ہوئے قیام نہ کریں۔

اگر آپ کا دل و دماغ گریہ وزاری نو ہے کے ذریعے سے ظالم کے ظالم اور برائیوں کو عیان کر کے مظلوموں کی ہمدردیاں حاصل کرنا چاہتا ہے تو یہ یقین کر لیں کہ اجتماعی جلسے جلوس اور گریہ وزاری، ظلم کے خلاف احتجاج ہیں یہ احتجاج اس وقت تک جاری رہے چاہیں جب تک ظالم سے مظلوم کا حق بازیاب نہ کرالیا جائے۔ اور ظالم اپنے کیفر کردار کو نہ پہنچ جائے گریہ وزاری دراصل ظالموں سے نفرت کا اظہار اور ان کے خلاف رائے عامد بتوار کر کے ظالم کے مقابل حص ف آراء کرنے کا نام ہے، مظلوم کا ساتھ دینا، مظلوموں کے ساتھ حقیقی ہمدردی کا ثبوت ہے۔

## حرکاتِ ردیلہ رکھنے والے لوگ کیا چاہتے ہیں؟

ہمارے معاشرے میں مادی خواہشات کو پورا کرنے کے ہزاروں، لاکھوں واقعات ہوتے رہتے ہیں جیسے یہاں چند ایک واقعات بیان کرتا ہوں تاکہ آپ ان واقعات سے گرید وزاری کے بذرکرنے کے اسباب سمجھ سکیں۔

ایک نوجوان اپنی مادی خواہش کو پورا کرنے کیلئے ایک رات کو دیوار پھلانگ کر کی گھر میں داخل ہو گیا اور وہاں سوئی ہوئی لڑکی کو پکڑا لڑکی چیختنے چلانے اور رونے پینے لگی، لڑکا اسکے روئے پینے اور چیختنے چلانے سے خوف زدہ ہو گیا اور بھاگ لگلا۔ اس لڑکے نے سوچا اس لڑکی کے روئے پینے اور چلانے سے میری خواہش پوری نہ ہو سکی۔

ایک نوجوان لڑکے کا ایک دوست بادشاہ تھا وہ بھی ردیلہ خیالات کا مالک تھا ایک دن بادشاہ سلامت نے اپنے ملازموں کو حکم دیا اس کسان کی خوبصورت لڑکی کو اٹھا کر محل میں لایا جائے اس کے ملازمین بادشاہ سلامت کے حکم تکمیل کرتے ہوئے کسان کے گھر پر پہنچے لڑکی کو اٹھانے لگے تو لڑکی روئے پینے اور چلانے لگی، گھر اور گاؤں کے لوگ جاگ اٹھے اور بادشاہ سلامت کے ملازمین پکڑے گئے اور انہیں خوب مار پینا گیا، ملازمین نے کہا ہمارا کیا قصور ہے؟ ہمیں تو بادشاہ سلامت نے بھیجا ہے۔ اس واقعہ کے بعد گاؤں میں بادشاہ سلامت کے خلاف کافی نفرت پھیل گئی اور لوگ بادشاہ سلامت کے خلاف ہو گئے بادشاہ سلامت نے ایک اجلاس بلوایا جس میں تمام جرام پیشہ افراد کو مدعو کیا اور بادشاہ سلامت نے کہا کوئی ایسی ترکیب بتائیں کہ ہم عوام الناس پر جتنا بھی معاشی، سیاسی، سماجی، جسمی ظلم و ستم کریں عوام ہمارے خلاف کوئی آواز نہ اٹھا میں بلکہ ہمارے ہر فیصلہ کو قبول

کریں۔

ہر شخص نے مختلف رائے دی مگر ابو راجب نے کہا میں آپ کو چار نکاتی فارمولہ پیش کرتا ہوں آپ عوامِ الناس کو اس پر عمل پیرا کروائیں اس کے بعد جو چاہیں ظلم و تم کریں عوام آپ کے خلاف نہیں اٹھے گی۔

بادشاہ نے کہا وہ کون سافارِ مولا ہے؟

اول۔ رونا پیشنا، چلانارو نے کی شکل بنانا جرام قرار دے دیا جائے۔  
دوسرم۔ برے کو را کہنا گناہ تصور کیا جائے۔

سوم۔ انا اللہ مع الصابرين ”اس آیت کی اس طرح تفسیر کی جائے کہ حاکم وقت (بادشاہ) کسی قسم کا محاکی، سیاسی، سماجی، ظلم و تم کرنے اس پر صبر کرنے ہی سے خدا تمہارے ساتھ ہو جائے گا بادشاہ کے خلاف آواز نہ کرنا اور وہ ہی قیام کرنا بلکہ صبر اختیار کرنا چاہیئے۔ بادشاہ کی اطاعت میں یہ قرآنی آیت پیش کریں کہ ”اطاعت کرو اللہ کی اور رسول اللہ کی اور صاحب حکومت کی ”عوامِ الناس کو معلوم نہیں ہے کہ قرآن الحکیم نے برے حاکم کے بارے میں کیا کہا ہے جبکہ قرآن حکیم میں سورۃ مائدہ آیت نمبر ۲۵ میں خداوند کریم ارشاد فرماتا ہے۔

”جو حکومت کرتا ہو انظار آئے اس کی حکومت قرآن کے  
مطابق نہ ہو وہ ظالم و کافر اور فاسد ہے“

ان بادشاہوں کی حکومتیں ان کی خواہشات اور خوب ساختہ قوانین کے مطابق ہوا کرتی ہیں ناکہ احکام قرآن کے مطابق۔

چہارم: اچھائی اور برائی اللہ کی جانب سے ہے۔ (یاد رکھیں! اچھائی خدا کی جانب سے اور برائی شیطان کی جانب سے یا انسان کی غلط سوچ اور غلط فکر کی وجہ سے غلطیں سرزد ہوں)

کرتی ہیں۔)

ابوراہب نے کہا مندرجہ بالا چار نکات کی چھ ماہ تک تبلیغ کی جائے اس کے بعد آپ اس کا نتیجہ دیکھ لیں۔ بادشاہ سلامت نے تمام علماء دربار یوں اور معزز حضرات کو بلوایا اور ان کو چار نکاتی فارمولے کی تبلیغ کی ہدایت فرمائی۔

درباری علماء کرام وذاکرین حضرات نے چھ ماہ دن رات تبلیغ کی اور بادشاہ سلامت کے دستر خوان کی خوب روئیں توڑی، چھ ماہ بعد ابوراہب نے کہا اب جاؤ۔ تمہارا جو جی چاہے کرو اب نہ ہی حکومت تمہارے خلاف آواز بلند کرے گی اور نہ ہی آپ کے خلاف اٹھے گی۔

بادشاہ سلامت نے اپنے دوست سے کہا جاؤ اور دیکھو یہ فارمولہ کہاں تک درست ہے۔ بادشاہ سلامت کا وہی دوست اس جوان لڑکی سے اپنی خواہش پوری کرنے کیلئے گھر پہنچا اور عزت لوٹی اس مرتبہ لڑکی نے کوئی مداخلت نہیں کی بادشاہ کے دوست نے پوچھا یہ تو بتاؤ گذشتہ سال میں آیا تھا تو تم روئے پیٹھے اور چلانے لگی تھیں آج تم نہ روئی نہ پیٹھی اور نہ چلائی آخر اس کی کیا وجہ ہے وجوہ اس لڑکی نے کہا میرے استاد مولا نا صاحب نے فرمایا ہے رونا، پیٹھنا اور چلانا حرام ہے، لہذا میں یہ فعل کیوں انجام دوں، اتنی گفتگو کے بعد گھر چلا گیا اور سوچنے لگا واقعی یہ فارمولے کی پہلی شق کامیاب ہوئی اب دوسرا شق کو دیکھتے ہیں۔

جب دوسرا دن ہوا میں پھر اسی لڑکی کے پاس گیا اور اپنی خواہش پوری کی اور اس لڑکی سے پوچھا یہ تو بتاؤ تم نے کسی کو تو نہیں کہا اس لڑکی نے کہا تم نے میری عزت لوٹی ہے تم برے ہوئے اور چونکہ برے کو برا کہنا گناہ ہے تو میں یہ گناہ کیوں کروں۔ تم نے عزت لوٹی میں سے صبر کیا کیونکہ اللہ تعالیٰ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہوتا ہے، پھر تمہارا بھی اس میں کیا

تصور ہے اچھائی برائی تو اللہ ہی کی جانب سے ہے اس گفتگو کے بعد میں رخصت ہوا اور سوچنے لگا ابو راهیب کا یہ فارمولہ ہماری رذیلہ خواہش کو پورا کرنے میں بے حد مفید ثابت ہوا ہے اب تو میں تمام اہل خانہ کی عزت لوٹا رہتا ہوں اور وہ سب گھروالے میری عزت کرتے ہیں۔ کیونکہ وہ میری برائی کو ایک دوسرے سے ذکر نہیں کرتے کیونکہ ان کے ذہن میں مولوی صاحب نے یہ بات ڈال دی ہے کہ بڑے کو برا کہنا گناہ ہے بڑے لوگوں مثلاً: چور، ڈاکو، قاتل، غاصب، ظالم و فاسد حاکم وغیرہ کے بڑے فعل کو برا کہنا گناہ ہے پھر ان کے خلاف گواہی کون دے گا؟

بادشاہ کے دوست نے بادشاہ سے کہا واقعی ابو راهیب کا چار نکالی فارمولہ بے حد کامیاب ثابت ہوا ہے، بادشاہ سلامت نے اپنے ملازموں کو حکم دیا کہ کسان کی لڑکی کو اٹھا کر دربار میں حاضر کیا جائے۔ آجھی رات کو بادشاہ کے ملازمین کسان کے گھر گئے لڑکی آرام کر رہی تھی لڑکی کو اٹھایا اور بادشاہ کے دربار میں حاضر کر دیا۔ اس مرتبہ لڑکی نہ روئی نہ چلائی نہ ہی پیٹی۔ بادشاہ سلامت نے لڑکی سے پوچھا کہ تم کو گزشتہ سال میرے ملازمین اٹھانے کیلئے آئے تھے تو تم نے رونا، پیٹنا اور چلانا شروع کر دیا تھا اب کے تم نے یہ فعل انجام کیوں نہیں دیا؟؟ کسان کی لڑکی نے کہا بادشاہ سلامت مولوی صاحب نے فرمایا ہے کہ رونا، پیٹنا، اور چلانا حرام ہے الہاماں یہ حرام فعل کیوں انجام دیتی بادشاہ سلامت لڑکی کی یہ بات سن کر بہت خوش ہوا۔

بادشاہ سلامت لڑکی کو اپنے محل میں لے گیا اور رات بھر اپنی خواہش پوری کی، صبح کو بادشاہ سلامت نے اسے اعلیٰ لباس اور اشرفیاں دی کر رخصت کیا۔ جب کسان کی لڑکی گھر پہنچنی تو باپ نے پوچھا بیٹی رات بھر کہاں غائب رہی؟ بیٹی نے جواب دیا اباجان بادشاہ سلامت نے یاد کیا تھا اور مجھے یہ اعلیٰ لباس اور اشرفیاں دیں ہیں۔ اس کا باپ بادشاہ کے حق میں

دعا کیں دینے لگا خداوند کریم بادشاہ سلامت کی عمر دراز کرے، اور اس کی حکومت کو دائم بخشنے جو ہم غریبوں کا خیال رکھتا ہے۔

اسی طرح بادشاہ سلامت کی حکومت کے خلاف جو بھی اٹھتا ہے اسے پکڑ کر خوب اذیتیں دی جاتی ہیں۔ اب عوام ان کے خلاف آواز بلند نہیں کرتی کیونکہ بادشاہ کے برے فضل کو برآ کہنا گناہ ہے۔ بادشاہ سلامت اس چارنگ کاتی فارمولے سے بے حد خوش ہوا اور اب اور اہلیب کو بلوا کر خوب انعامات سے نوازا داشمند اور مظلوم طبقہ، بادشاہ کے اس چارنگ کاتی فارمولے سے قطعی تحقق نہ تھا۔ کیونکہ وہ جانتے تھے کہ بادشاہ نے اپنے مفاد کیلئے غلط تفسیر کر کے عوام کو گمراہ کیا ہے یہ قانون غیر فطری، غیر عقلی ہے۔ جسے بادشاہ نے اپنی حکومت کے اشخاص کام اور عیاش کیلئے راجح کیا ہے۔

اس لئے ارشاد خداوندی ہے کہ گنگا را ورقا سق کی اطاعت نہ کرو۔

(سورہ دھر آیت ۲۷)

ارشاد امام حسینؑ ہے کہ:

مجھ پر اپنی جان کی قسم امام وہ ہے جو کتاب خدا کے مطابق حکومت کرے اور لوگوں کے ساتھ عدالت کرے اور دین کا پابند ہو۔ (کتاب ارشاد)

فاسق، ظالم اور غیر عادل حکومتیں چاہتی ہیں کہ گریز اری اور جلسے جلوس بند کر دیئے جائیں تاکہ ان کے ظالم اور غلط پالیسیاں عیاں نہ ہوں۔

## ضمیر کا فیصلہ

اگر گریہ وزاری حرام ہو جائے اور اس پر ہر مردوزن عمل پیرا ہو جائے تو دیکھتے ہیں کہ معاشرے کا کیا حال ہو گا اور معاشرہ کس رخ کی جانب جائے گا۔ اس کی ایک مثال پیش کرنا ہوں۔

ایک مرد کار پلار ہا ہے ایک مقام پر ایک لڑکی کو دیکھا اس مرد نے کار روکی اور لڑکی کا ہاتھ پکڑ کر کار میں بٹھایا لڑکی نہ روتی ہے نہ چلاتی ہے نہ ہی پیٹتی ہے اور آرام سے کار میں بیٹھ جاتی ہے۔ اب اس کی مرضی جہاں لے جائے اور اپنی خواہش کو پورا کر کے چھوڑ دے یا کسی کے ہاتھ فروخت کر دے۔ تو پھر ہر برا شخص کسی کی ماں، بہن یعنی کو اٹھا کر لے جائے گا اور اپنی خواہش پوری کر کے چھوڑ دے گا، اور پھر اسی طرح یہ معاشرہ ایک فاسد معاشرہ بن جائے گا۔ اگر رونا پیٹنا اور چلانا جائزہ ہو گا تو پھر کسی کی جمال نہیں کہ وہ کسی ماں، بہن، یعنی کو اٹھا لے اور اس کی عزت سے کھیلے، چونکہ اگر کوئی برا مرد کسی عورت کو پکڑے گا تو وہ عورت رونا، پیٹنا اور چلانا شروع کر دے گی اس طرح وہ اپنی عزت کی حفاظت کرے گی اور ظالم اور برے شخص کو پکڑ کر سزا دی جا سکتی ہے تاکہ کسی مرد کی آئندہ یہ جرأت نہ ہو سکے کہ وہ خواتین کی یوں عزت لوٹتا پھرے اور انواع کر کے فروخت کر دے۔

لہذا معلوم ہوا کہ گریہ وزاری فاسد معاشرے کی تشکیل کی راہ میں رکاوٹ ہے۔ کیا اب آپ فاسد معاشرے کی تشکیل چاہتے ہیں یا صاحب معاشرے کی؟ یہ فیصلہ آپ کے اپنے ضمیر کا ہے جو آپ کے کلام اور عمل سے ظاہر ہو گا۔

## کیا گریہ وزاری فطرتِ انسانی کے مطابق ہے؟

ایک نظریے کے لوگ زندہ جاوید پر گریہ وزاری کو جرام قرار دیتے ہیں دوسرا نظریے کے لوگ جائز قرار دیتے ہیں۔ گریہ وزاری فطرتِ انسانی کے مطابق ہے یا نہیں؟ اگر یہ فعل جو ایک دن کے پچھے سے لیکر زندگی کے آخری لمحات تک کے لوگ انجام دیتے ہوئے نظر آئیں تو یہ فعل انسانی فطرت کھلائے گا۔ گریہ وزاری فطرت کو وہ فعل ہے جو تمام بی انوع انسان کے خیر میں شامل ہے اور دنیا کے کسی بھی فرد کے اختلاف سے اس میں کوئی خلل پیدا نہیں ہو سکتا۔

اس فطری عمل سے اختلاف کرنے والے لوگ بذاتِ خود اور ان کے پچھے اس فعل کو انجام دیتے ہوئے نظر آئیں گے۔ تو آئیے ہم جائزہ لیتے ہیں۔  
”گریہ وزاری“ انسانی احساسات کا ترجمان ہوتا ہے۔ گریہ وزاری کے مختلف اسباب و علل اور حرکات ہو سکتے ہیں۔

انسان کو زندگی کے کسی نہ کسی موڑ پر رنج و مصیبت کا سامنا کرنا پڑتا ہے لیکن رنج و مصیبت سے متاثر ہونے کی صورت میں قدرتی طور پر گریہ وزاری کرتا ہے۔  
گریہ وزاری ایک فطرتی اور غیر ارادی عمل ہے۔

گریہ وزاری کی دو اقسام ہیں۔

اول انفرادی گریہ وزاری

دوسرم اجتماعی گریہ وزاری

## انفرادی گریہ وزاری

گریہ طفویلت، گریہ جدائی، گریہ ظم وشم کو دیکھ کر گریہ خبر حزن، گریہ محبت، گریہ ندامت  
مقصد سے وابستگی کا حامل گریہ۔

گریہ طفویلت بچہ کو اپنی تکلیف کا اٹھاہار کرنا یا کسی چیز کو طلب کرنا مقصود ہوتا ہے تو وہ  
گریہ وزاری کرتا ہے۔

## بچہ مظلوم کا ساتھ دیتا ہے

جب والد اپنے چھوٹے بچے کے سامنے اپنی بیوی پر ہاتھ اٹھاتا ہے اور بیوی  
روتی ہے تو بچہ پہلے باپ کی طرف غصہ کی لگاہ سے دیکھتا ہے اور سکیاں لیتا ہے اور  
غمزدہ ہو جاتا ہے پھر وہ ناچلا ناٹشوں کر دیتا ہے پھر باپ کا ہاتھ پکڑتا ہے اپنے دانتوں  
سے باپ کے ہاتھ کا ٹھانہ ہے، جب باپ مارنا بند کر دیتا ہے تو بچہ ماں کے سینے سے لگ  
کر کہتا ہے اپنی ابوگندہ ہے بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ بچہ باپ کا بازو پکڑتا ہے تو  
وہ بھی ماں کے ساتھ ظلم کا نشانہ بن جاتا ہے اور بچہ کہم کر سکیاں لیتا رہتا ہے اور اس  
کے ذہن میں باپ کے خلاف نفرت کا مادہ جنم لیتا رہتا ہے۔

اب ذرا سوچیں! کہ یہ بچہ کس یونیورسٹی سے پڑھ کر آیا ہے اس کو یہ تعلیم کس

نے دی ہے کہ ظم سے نفرت کریں اور مظلوم سے محبت کریں؟

بچہ کی عادتیں و حرکتیں فطرت کے عین مطابق ہوا کرتی ہیں ان کی عادتوں اور  
حرکتوں پر غور و فکر کیا جائے تو معاشرے میں جو ظلم وشم روارکے ہوئے ہیں ان کا خاتمه کیا  
جا سکتا ہے بشرطیکہ والدین اپنے بچوں کی ثابت قوتوں کو پروان چڑھانے کیلئے بچوں کا  
ساتھ دیں جیسا کہ آپ نے مخالفہ کیا کہ بچہ ظالم سے نفرت کرتا ہے اور مظلوم سے محبت،

ظالم خواہ اس کا باپ ہی کیوں نہ ہوا اس کا ساتھی ہیں دیتا اگر مظلوم ماں ہے تو اس کا ساتھ دیتا ہے۔ چھوٹا سا تین چار سال کا پچھلے ہیں درس دیتا ہے کہ اگر باپ ماں پر ظلم و ستم کرے تو تم پہلے ظلم سے نفرت کرو اور وہ ظلم بند نہ کرے تو پھر رونا چلانا شروع کر دو اس کے بعد ظالم کے خلاف اپنی طاقت (دانست وغیرہ) کا استعمال کریں اور مظلوم سے اظہار ہمدردی، ظلم سے نفرت جیسے الفاظ بیان کر کے کریں۔

اللہ تعالیٰ نے انسان کے ذہن میں ایسے ثابت میں رکھ دیئے ہیں، جو ظالم سے نفرت اور مظلوم سے محبت کرتے ہیں۔ یہ میں اس وقت حرکت میں آتے ہیں جب کوئی ظالم ظلم کر رہا ہو تو آنکھوں کے ذریعے سے منفی حرکت کی شعاع دماغ میں پڑھ کر دماغ کے ثابت میں کو حرکت میں لاتی ہے یہ میں گردوں کے ایڈر میں (Adernalin) غددوں کو حرکت میں لانے سے برگردی (Adernalin) رطوبت خارج ہوتی ہے تو یہ رطوبت خون میں ملکر حسم میں ظلم کے خلاف اظہار و نفرت پیدا کر کے ظالم سے مقابله کی قوت پیدا کرتی ہے۔

ظالم سے نفرت اور مظلوم سے محبت رکھنے والی توں کو پرداں چڑھنے کیلئے خداوند کریم نے نمازوں میں چوتیس مرتبہ سجدے میں ”سبحان ربی الاعلیٰ و بحمدہ“ پڑھنے کا حکم دیا ہے۔ یہ جملہ دماغ کے ثابت میں جو یہاں، کمزور اور بے ہوئے ہیں ان کو تحریر کر کے تو انہی پیدا کرتا ہے۔

یاد رکھیں! ابجدے میں ”سبحان ربی الاعلیٰ و بحمدہ“ پڑھنے سے ذہن میں یہ خیال آتا ہے کہ اللہ سنبھے طاقتوں برتر و اعلیٰ ہے (جو تمام صفات کا حامل ہے اور نقش و عیب سے پاک ہے) اس خیال سے اچھے اوصاف مثلاً عدالت، شجاعت، صداقت خود ساختہ خداوں کی نعمت کرنے والے خلیلے جاگ اٹھتے ہیں۔ حقیقت ہے کہ جب انسان بحمدہ میں جلتا

ہے سر میں خون کی گردش بڑھ جاتی ہے کیونکہ اس وقت سر پیچے ہوتا ہے اور سر کو ضرورت کے مطابق تازہ خون میسر آ جاتا ہے۔ جس کی وجہ سے دماغ کے ثبت خلیوں کو خون ملنے کی وجہ سے طاقتور ہو جانے سے ان میں شجاعت اور بے باکی پیدا ہو جاتی ہے جس سے وہ اپنے وقت کے ظالم حکمراء کے خلاف قیام کرنے کی جرأت پیدا کر لیتا ہے۔ اگر کوئی نمازی، بزرگ اور ظالم سے ڈرتا ہو تو وہ اپنے سجدے پر نظر ثانی کر کے کیونکہ سجدہ تو انسان کو دلیر ہنادیتا ہے۔

رونا درحقیقت اظہار غفرت کا ایک ذریعہ ہے اس لئے آنسو کو اشارے کی زبان بھی کہتے ہیں۔ اگر والدین بچے کی ان قتوں کو پرواں چڑھانے میں اس کی مدد کریں تاکہ بچہ بڑا ہو کر ظالم کے ظلم کے خلاف قیام کر کے معاشرے سے ظالموں کا خاتمہ کر دے پھر ظالم کی اتنی جرأت نہ ہو گی کہ وہ ظلم و ستم کو روایہ کر سکے۔

جس طرح جانب فاطمہ زہرا علیہ السلام نے اپنی اولاد کی ایسی تربیت کی کہ انہوں نے ظلم کو ایک لمحے کیلئے برداشت نہیں کیا اور ظالم کے ظلم کے خلاف قیام کیا اور جام شہادت نوش فرمایا اور فاطمہ زہرا کے بیٹوں اور بیٹیوں نے ظلم کے خلاف قیام کیا اور پیپاک تاریخی خطبہ دیکر ظالم کے ظلم کو عیاں کیا۔

### گریہ جداٰتی

جب بچہ مادرِ رحم میں ہوتا ہے اس وقت ماں کی دل کی دھڑکن کو سنتا رہتا ہے اور اس سے ماںوس ہو جاتا ہے پیدائش کے وقت نال کثٹنے ہی بچہ کو ماں کی دل کی دھڑکن کی آواز سنائی نہیں دیتی تو وہ بے چین ہو جاتا ہے اور رونے لگتا ہے اور جب ماں بچہ کو دل کی جانب لٹاتی ہے تو وہ چپ ہو جاتا ہے الہذا معلوم ہوا بچہ جس سے ماںوس ہو جاتا ہے اس کی جداٰتی میں روتا ہے یہ اس کا فطری عمل ہے۔

بچوں کو ماں کی جدائی میں گریہ وزاری کرنا

آپ مشاہدہ کریں کہ جب بچہ تین سال سے سات سال تک کا ہو جاتا ہے۔ اور جب ماں اس عمر کے بچے کو چھوٹ کر بازار جاتی ہے تو بچہ ساتھ جانے کی خدکرتا ہے۔ ماں کہتی ہے۔ بیٹا تم گھر میں رہو۔۔۔ میں جلد آ جاؤں گی ماں بچہ کو ساتھ نہیں لے کر جاتی تو بچہ گریپ وزاری کرنا شروع کر دیتا ہے۔

مولوی صاحب پوچھتے ہیں؟ بیٹا! تم کیوں چیخ کر گیریہ وزاری کر رہے ہو۔۔۔ بیٹا تمہاری ماں تو زندہ ہے اور زندہ جاوید پر گیریہ وزاری کر رہے ہو۔۔۔ بیٹا تمہیں معلوم ہونا چاہئے کہ زندہ جاوید پر گیریہ وزاری کرنا حرام ہے۔۔۔

بیٹا چپ ہو جاؤ یہ فعل حرام ہے کیوں حرام کام کر رہے ہو؟

باب چلا کر کہتا ہے چپ ہو جاؤ۔ بچہ تو روئے چلا جا رہا ہے چپ ہونے کا نام نہیں لیتا  
کیونکہ ماں سے محبت ہے اس کی جدالی میں گریہ وزاری کرنا اس کا فطری حق ہے۔  
یاد رکھیں! دنیا کی کوئی طاقت بچوں کو گریہ وزاری سے روک نہیں سکتی۔۔۔ بچہ مر تو سکتا  
ہے گریہ وزاری چھوڑ نہیں سکتا کیونکہ بچہ فطرت الہی پر مجبور ہے۔

مولانا صاحب پہلے اپنے بچوں کو گریہ وزاری سے باز رکھیں پھر ہمیں کہتے ہوئے اچھے لگیں گے اور پھر آپ کی بات میں بھی وزن ہو گا۔

## بیٹی کی جدائی میں گریہ وزاری

آپ مشاہدہ کریں گے کہ شادی میں بیٹی کو رخصت کرتے وقت والدین لواحقین روتے ہوئے نظر آئیں گے۔

جناب والا! بیٹی گھر آباد کرنے جا رہی ہے اور آپ گریہ وزاری کر رہے ہیں اول تو بیٹی زندہ ہے اور آپ زندہ جاوید پر رور ہے ہیں۔ زندہ جاوید پر رونا حرام ہے آپ صبر کریں روتے کیوں ہیں۔ ماں کہتی ہے بیٹی کی جدائی میں گریہ وزاری بیٹی سے محبت کی دلیل ہے جو گریہ وزاری نہیں کرتا اس کے دل میں احساس انسانیت اور جذبہ ہمدردی مردہ ہو چکی ہے۔

## پولیس والوں کے مظالم اور گھر والوں کا گریہ و ماتم

آپ ہزاروں ایسے واقعات پڑھتے، سنتے اور دیکھتے ہوں گے کہ پولیس والے ایک شریف نوجوان کو پکڑے ہوئے بندوق کے دست سے مار رہے ہیں اور وہ لڑکا ازور زور سے رور رہا ہے اور چادر رہا ہے گھر والیہ منتظر کیہ کر گریہ و ماتم کرتے ہیں اور ماں کہتی ہے ہائے میرا بیٹا مار گیا اسے چھوڑ دو یہ بے قصور ہے اس کو چھوڑ دو۔ ہائے میں مرگی۔۔۔

بہن روتے اور پیٹھیتے ہوئے کہہ رہی ہے ہائے میرے بھائی کومت مارو، اے خالموں مت مارو۔ گھر والے گریہ و ماتم سے ٹھحال ہو رہے ہیں اور پولیس والے لڑکے کو لیکر چلے جاتے ہیں۔ ایسے موقع پر کوئی بھی ماں، بہن گریہ و ماتم کرتی ہوئی نظر آئے گی۔

اب ذرا سوچیے کہ یہ نوجوان زندہ جاوید ہے پولیس والے ظلم و ستم کر رہے ہیں اس کی ماں بہن گریہ و ماتم کر رہی ہیں۔

یاد رکھیں ایسے گریدا ماتم پولیس والوں کے ظلم و ستم ظاہر کرنے کیلئے اور عوام کی ہمدردیاں حاصل کرنے کیلئے اس وقت بہترین ذریعہ تھا۔ اس فطری عادت کو روکنا کسی بے بس میں نہیں تھا اور حاصل گریدا ماتم قلبی محبت کا اظہار اور ظالم کے ظلم و ستم کے خلاف مال بیٹی کا احتجاج تھا۔ آپ نے دیکھا کہ جس وقت پولیس والے لڑکے پر ظلم و ستم کر رہے تھے اس وقت لڑکا زندہ تھا اور گھر والے زندہ جاوید پر ماتم کر رہے تھے اگر یہ فعل حرام تھا تو آپ کیوں انجام دیتے ہو؟ ہم دیکھتے ہیں کہ آپ کے قول فعل میں بے حد قضاہ ہے آپ کی زبان آپ کے عمل کا ساتھ نہیں دیتی۔ ایسے عالم میں آپ کی بات کون تعلیم کر لے۔ آپ لوگ چودہ سو سال سے گریدا ماتم کو بند کرتے چلے آ رہے ہیں کہ بیان میں دو مردوں نے والے تھے اور چند عورتیں اور بچے تھے مگر آج اتنے زیادہ کیوں ہو گئے ہیں؟ آپ سوچیں! جب کہ بتوامیہ اور بتو عباس خاندان کی حکومتوں نے ایڑی چوٹی کا زور لگایا اس کے باوجود یہ گریدا ماتم حضرت امام حسینؑ کا بند نہ کر سکے تو یہ چھوٹے موٹے گروہ کیا بند کر سکتے ہیں۔

اگر آپ کاروکنافطرت کے خلاف ہے تو آپ کچھ بھی کامیاب نہیں ہو سکتے اور پھر آپ اپنے قول پر نظر ثانی کریں کہ یہ فطرت کے خلاف تو نہیں؟ اگر ہے تو آپ جرأت سے اس کا اظہار کریں کہ گریدا ماتم ظالم کے ظلم کو عیاں کرتا ہے اور انسانی معاشرے کیلئے مفید ہے یہ گریدا وزاری مغلبوں سے محبت اور ظالموں سے نفرت کا شہوت ہے۔

### خبر حزن سن کر گریدا وزاری کرنا

کسی نے خبر دی کہ آپ کا نوجوان بیٹا حادثے کا شکار ہو گیا ہے اور وہ ہسپتال میں پڑا ہے اس کو خون کی ضرورت ہے یہ خرس کر گھر والے گریدا وزاری کرتے ہوئے ہسپتال پہنچ جاتے ہیں ایسے واقعات دنیا میں ہزاروں لاکھوں ہوتے رہتے ہیں لوگ اس قسم کی خرس کر گریدا وزاری کرتے رہتے ہیں۔

## گرید محبت

محبت انسان کے بنیادی احساسات میں سے ہے اور اسے گرید سے دیرینہ انس ہے مثلاً خدا سے حقیقی محبت حسن آفرین ہے اور اس سے قرب کیلئے اشک محبت بہانا ضروری ہے۔

## گرید ندامت

جب انسان محاسبہ نفس کرتا ہے تو ماضی کے بارے میں سوچتا ہے اور اپنی کوتا ہیوں اور غلطیوں کے ازالے کی کوشش کرتا ہے اور یوں اس کی آنکھوں سے حرمت و ندامت کے آنسو جاری ہو جاتے ہیں۔ یہ گرید خدا کی جانب بازگشت اور توجہ کا نتیجہ ہے۔

## مقصد سے والبستگی کا حامل گرید

بکھی بکھی آنسو کے قطرے انسان کے ہدف اور مقصد کو بیان کرتے ہیں شہید پر گیرہ اس قسم میں سے ایک ہے شہید پر گرید انسان میں جوش ولوحہ پیدا کرتا ہے۔ سید الشہداء مظلوم کر بلا پر گرید وزاری انسان میں حسینیت کو جنم دیتی ہے اور حسینیت یہ ہے کہ عادل معاشرے کے قیام میں انسان نہ ظلم رہے اور نہ ظالم کو قبول کرے ایسا شخص جو کر بلا کا جانکاہ واقعہ سننے کے بعد دل کی گھرائیوں سے آنسو بہا ہے وہ شہداء کے اس ارفع مقصد سے والبستگی کو ظاہر کرتا ہے۔

## اجتماعی گرید وزاری

جب افق عالم پر ظلم و اس بداؤ کی گھٹائیں میں چھا جائیں۔ جب باطل حق کو مٹانے پر بالکل آمادہ ہو جائے جب خاموشی ظلم کی حرارتیں کو بڑھانے کے سوا اور کوئی فائدہ نہ دے تو ایسے عالم میں ظالم کے خلاف اجتماعی طور پر بلند آواز سے گرید وزاری کرنا ہی ایک سیاسی عمل ہے۔

## جناب زینبؓ کا خطبہ سن کر اجتماعی گریہ وزاری

جب شہادت حسینؑ کی خبر مددیہ پہنچی تو ہر طرف لوگوں نے گریہ وزاری کا شور باندھا ہوا اور بنی ہاشم کی خواتین جمع ہو گئیں اور اس طرح گریہ وزاری کی حسینؑ کی نظریہ نہیں ملی تھی۔

اس گریہ وزاری نے بنی امیہ سے نفرت، حسینؑ ابن علیؑ کے ساتھ محبت اور ان کے انقلاب کے ساتھ ایک لگاؤ پیدا کر دیا اور بالآخر آپ تمام ظالمین کے خلاف انقلاب کی مشعل راہ بن گئے۔ جناب زینبؓ نے حسینؑ کی شہادت کے بعد زینبؓ ایک روز کے لئے بھی صفت عزاء نہیں اٹھیں، چند لمحوں کیلئے بھی ان کے آنسو درستھے، نالہ دغناں میں فاطمہؓ کی مثل ہیں گئیں۔

اس دور میں ظالم افراد کے ظلم کو مجلس میں یا خطبوں میں عیاں کیا جائے تو درود مندر انسان ضرور گریہ وزاری کریا اور اس کے دل میں ظالم سے نفرت اور مظلوم سے محبت پیدا ہوگی اور اس کا ساتھ دے گا۔ لہذا اخواتیں اپنے ظلم و تم چھپانے کیلئے ملاوں اور لیڈروں کو خرید لیتے ہیں اور گریہ وزاری اور مجلس کو بند کرنے کیلئے ملاوں سے فتویٰ جاری کرائے جاتے ہیں تاکہ حکومت وقت کے ظالم عوام الناس پر ظاہر نہ ہوں کیونکہ عوام ان کے خلاف ہو جائے گی۔ جوان کے اقتدار کیلئے خطرہ ثابت ہو گا۔ لہذا انسان دشمن حکمرانوں نے درباری ملاوں ذا کریں کے ذریعہ سے عوام الناس کا رخ ظالم حکومت کے بجائے مذہبی انتشار کی طرف موڑ دیا آپ مشاہدہ کریں گے کہ سنی و شیعہ حضرات مقصد اسلام و حسینؑ کو بھول کر اپنے ممبر و مسجدوں میں اختلافی مسائل پر گفتگو کرتے ہوئے نظر آئیں گے امام حسینؑ نے فرمایا کہ:

”شیعہ سنی میں اخلاقیات پیدا کرنے والے نشیعہ ہیں نہ سنی وہ دراصل یہودیوں کے ایجتہد ہیں۔ تاکہ شیعہ و سنی آپس میں دستِ گریبان ہوتے رہیں اور ہم حکومت کرتے رہیں۔ یہی سامرا جی ایجتہد چاہتے ہیں۔“

## گریہ وزاری کو حرام قرار دینے کے نقصانات

یقینت ہے کہ ایک ظالم شہر اپنی بیوی پر شب و روز ظلم و ستم کرتا رہتا تھا اس کی بیوی ایک مولانا کی شاگرد تھی اس کو یہ تعلیم دی گئی مصیبت کے وقت رونا پڑیا اور چلانا حرام ہے۔ بلکہ صبر سے کام لیں کیونکہ اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ شاگرد نے اپنے استاد کی ہدایت پر عمل کیا تو وہ اپنے شہر کے ظلم و ستم پر صبر کرتی رہتی تھی اور وہ اس قدر ظلم و ستم کرتا رہتا تھا کہ اس کے ظلم کی حد یہاں تک پہنچ گئی کہ اس نے لڑکی کے جسم پر سگریٹ جلا کر لگانا شروع کر دی۔ شہر کے مظالم ایک سال تک سہے آخ کار جب برداشت سے باہر ہو گئی اور اب وہ ظلم ہونے پر چینھے چلانے لگی اس کی درد بھری چینھے کی آواز پر تمام گھر کے افراد جاگ اٹھے اور پوچھا کیا ہوا اس کی بیوی نے رو تے ہوئے اپنے شہر کے مظالم بیان کئے جیسے ہی اس کی مظلومانہ داستان سنی تو تمام گھروالے لڑکے کو لعن تعریف کرے لگے والدین نے اسے بہت ہی برا بھلا کھا بیٹھے نے کہا ابا جان، امی جان میں تمہارا بیٹا ہوں اور یہ لڑکی غیر اور بخی قوم کی ہے آپ اس کی حمایت کرتے ہیں۔

باب کہتا ہے اتو۔۔۔ تو میرا بیٹا ہی نہیں ہے تو ظالم ہے کبھی کوئی اپنی بیوی پر اتنا ظلم و ستم نہیں کرتا، تو نے تو ظلم کی حد کر دی آخ کار وہ بھی تو انہاں ہے اس کی ذات کچھ بھی ہو وہ تو مظلوم ہے اور مظلوموں سے ہمدردی کرنا عین عبادت ہے ساس نے بچی اپنے سینے سے لگایا اور پیار کیا اپنے بیٹے سے نفرت کا اظہار کیا۔ سر کہتا ہے بہورانی! تم اتنے عرصے تک ظلم و ستم کو سہتی رہی۔ بہو کیا تمہیں معلوم نہیں ظلم پر خاموش رہنا ہی ظالم سے رضا مندی ہے۔

بہو۔۔۔ کہتی ہے ابا جان مجھے میرے استاد مولانا عبدالستار صاحب نے کہا تھا کہ گریہ وزاری اور واویلا کرنا حرام ہے اور ظلم پر صبر کرنے ہی سے اللہ کی رضا حاصل ہوتی ہے۔

سر!! الا وَ بِهِ رَانِي قُرْآنُ الْحَكِيمٌ۔۔۔ قُرْآنٌ لَأْيَا گیا اور کہا قُرْآنُ الْجَيْدٌ کا پارہ ۶ کی آیت نمبر اکھوں کر پڑھ۔۔۔

”ترجمہ: اللہ تعالیٰ بلند آواز سے کسی کو برا کہنا پسند نہیں کرتا مگر مظلوم ظالم کی برائی کر سکتا ہے۔“

بہو! یاد رکھو ظالم خواہ باپ ہو یا بیٹا، بیوی ہو یا شوہر، حاکم ہو یا عالیہ، وڈیرہ ہو یا چوہدری انکے خلاف آواز بلند کرنا جائز ہے آپ نے دیکھا تمام اہل خانہ آپ کی حمایت میں اور تمہارے شوہر کے خلاف اظہار نفرت کر رہے ہیں کیونکہ تم ہمارے نزدیک مظلوم ہو اور میرا بیٹا ظالم ثابت ہوا۔۔۔ بہو! آئندہ یاد رکھیں کہ ظلم پر گریہ وزاری کرنا انسانی نظرت کے عین مطابق ہے۔ جب تم فطرت کے خلاف عمل کرو گی تو پھر مصیبتوں کو برداشت بھی کرنا پڑے گا۔۔۔ بہو! ہی ہے کہ ابا جان! ！！ مجھے نہیں معلوم کہ ظلم کو سینے انسان کا ذاتی لکنا نقسان اور کتنی تکفیفیں برداشت کر لی پڑتی ہے۔

الحمد للہ! میرے رو نے پیٹنے اور چلانے سے مجھے ظلم سے نجات مل گئی اور تمہاری ہمدردیاں میرے ساتھ بڑھ گئیں۔ واقعی گریہ وزاری سے ظالم کے ظلم کے عیاں ہو جاتے ہیں اور ظالم کی شناخت ہو جاتی ہے اور لوگ ظالم کو نفرت و تھارٹ کی نگاہ سے دیکھتے ہیں اور معاشرے میں اسکے کوئی عزت و احترام نہیں کرتا لہذا گریہ وزاری اور ماتم مظلوموں کیلئے بہتر۔ اور ظالموں کیلئے نقسان دہ ہے۔

## رسول خدا کا گریہ

گریہ کے بارے میں تاریخ اسلام اور حدیث کی کتب میں حسب ذیل دلائل پائے جاتے ہیں۔

سنن کی تین قسمیں ہیں: قولی۔ فعلی۔ تقریری

سنن قولی۔ جس کام کو آنحضرت ﷺ زبان سے ارشاد فرمائیں وہ سنن قولی کہلاتے گی۔

سنن فعلی۔ جس کام کو آنحضرت ﷺ نے فعلاً کیا ہو وہ سنن فعلی ہو گی۔

سنن تقریری۔ جو کام اپ کے سامنے ہوتا رہا ہو۔ اور آپ ﷺ نے اس کو منح نہ فرمایا ہو وہ بھی سنن ہے اور اس کو سنن تقریری کہا جائیگا۔

آئیے ہم سنن قولی، فعلی، تقریری کی روشنی میں گریہ کو دیکھتے ہیں،

جناب حمزہؓ کی شہادت پر حضور اکرمؐ نے اظہار حضرت فرمایا، افسوس کہ ”میرے چچا حمزہؓ پر رونے والیاں نہیں ہیں“ لنصار نے جب یہ سننا تو فوراً اپنی عورتوں کو حضرت حمزہؓ کے گھر بیچھج دیا کہ پہلے حمزہؓ کا ماتم کرو پھر اپنے عزیز واقارب پر فریاد و زاری کرو۔

انصار کی پیاس مغرب وعشاء کے درمیان حضرت حمزہؓ کے گھر آئیں اور آدمی رات تک روئی رہی، آنحضرتؐ محو خواب تھے، جب آپؐ کو بتایا گیا کہ انصار کی پیاس آپؐ کے چچا کا ماتم کر رہی ہیں بس آپؐ ﷺ نے ان عورتوں کے حق میں دعا فرمائی۔

اہل سنن کی معتبر کتاب۔ مراجع الغوث صفحہ نمبر ۱۹۲



جنگ احمد کے شہداء کے گروں سے رونے کی آواز آ رہی تھیں اس وقت آنحضرت نے فرمایا جناب حمزہ پر کوئی رونے والا نہیں۔

اصحاب کی خواتین اپنے گروں میں گریدہ وزاری کا فعل انجام دے رہی تھیں اور آپ شہداء پر رونے والوں کو منع نہیں کر رہے تھے بلکہ آپ کی ولی تمنا بھی بھی تھی کہ کاش حمزہ پر بھی کوئی روے والی ہوتی جب اصحاب انصار نے سنا تو اپنی بیسوں کو حمزہ کے گھر پر بھیج دیا تاکہ وہ ماتم کریں۔

حس وقت وہ گریدہ وزاری کر رہی تھیں آپ نے ان کے اور ان کی اولاد کیلئے دعا کی اس سے معلوم ہوا کہ آپ اس فعل سے راضی تھے اس لئے تو ان کے حق میں دعا کی۔ حمزہ کی شہادت کے اس واقعیتے اصحاب اور ان کی خواتین کے گریدہ ماتم کرنے سے سنت تقریری ثابت ہوتی ہے، یہ رضا ہر مسلمان عورت کیلئے ہے جو اسلام کے شہداء پر گریدہ وزاری اور ماتم کرتی ہیں اور جو عورتیں شہداء پر گریدہ وزاری اور ماتم نہیں کرتی وہ اس دعا سے محروم رہتی ہیں۔

جنگ احمد کے مصیبت زدہ افراد کا گریدہ وزاری سے استقبال آپ ﷺ کے استقبال کرنے والوں میں مدینہ کے تمام مصیبت زدہ افراد موجود تھے، استقبال کرنے والوں میں فاطمہ بنت حضرت حمزہ بھی تھیں یہ بھی سرراہ آکر کھڑی ہو گئی تھیں انہوں نے دیکھا کہ رسولؐ کی سواری کے سراہ گروہ درگروہ لوگ چلے آ رہے ہیں اپنے والد (حضرت حمزہ) کو ادھر ادھر بہت دیکھا لیکن وہ نظر نہیں آئے تو حضرت ابو بکر صدیقؓ سے دریافت کیا میرے والد کہاں ہیں وہ مجھے اس لشکر میں نظر نہیں آئے، فاطمہؓ کا یہ سوال سن کر حضرت ابو بکر صدیقؓ آبدیدہ ہو گئے اور کہا رسول خدا ابھی تشریف لاتے ہیں جب سرور عالمؐ کی سواری ان کے قریب آئی اور آپ نے اپنے والد کو ان کے

ہمراہ بھی نہ پایا تو رسول خدا کے گھوڑے کی باگ پکڑ لی اور عرض کیا یا رسول ﷺ  
میرے والد کہاں ہیں؟ سرور عالم نے فرمایا کہ اب میں تمہارا باب ہوں یہ سن کر انہوں  
نے کہاںے اللہ کے رسول آپ کے اس جواب سے بوئے خون آ رہی ہے (مجھے ایسا  
معلوم ہوتا ہے کہ میرے باب شہید ہو گئے) یہ کہانی کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو  
گئے، دوسرے لوگ بھی ان کے ساتھ رونے لگے، پھر قاطرہ نے کہا یا رسول ﷺ  
میرے والد کی شہادت کی کیفیت بیان فرمائیے

آپ ﷺ نے فرمایا

”بیٹی اگر میں بیان کروں تو تم برداشت نہیں کر سکو گی یہ سن کر وہ بتچاری

اور زیادہ روئے لگیں“ مدارج البوۃ صفحہ نمبر ۱۹۲

آپ نے مشاہدہ کیا آنحضرت ﷺ کے سامنے اصحاب گریہ وزاری کر رہے ہیں اور  
آپ نے منع نہیں فرمایا۔ اگر یہ عمل حرام ہوتا تو آپ فوراً وک دیتے۔ یہ اصحاب دختر  
حضرہ رسول خدا ﷺ کے سامنے گریہ وزاری کرنا سخت تحریری ثابت ہوتا ہے۔

آنحضرت ﷺ کا سنت قولی، فعلی کی روشنی میں بقاء

جناب جعفرؑ کی شہادت کے موقع پر حضور نے مسجد میں اصحاب کو خبر شہادت سنائی اور  
اس قدر روئے کی ہچکیاں بندھ گئیں اور اس کے بعد فرمایا: ”علی مثل جعفر فلیک  
البواکی“ ترجمہ جعفر جیسے انسان پر گریہ ہونا چاہیے۔

سنت فعلی کی روشنی میں آنحضرتؐ کا بقاء

انسؓ راوی ہیں کہ اپنے فرزند ابراہیمؑ کے وقت انتقال آخر رسول اکرم ﷺ نے رونا  
شروع کیا تو عبد الرحمن بن عوف نے کہا۔۔۔ حضور ﷺ آپ رورہے ہیں؟ فرمایا:

یہ علامت رحمت ہے، آنکھیں بہر حال اشکبار ہوں گی، دل بہر صورت مخزوں ہو گا یہ اور بات ہے کہ ہم مرضی خدا کے خوف کوئی کلمہ زبان پر جاری نہیں کرتے ہیں۔

(صحیح بخاری جلد اول ص ۷۱) (مشکوٰۃ المصانع باب البقاء علی الجیت)

### سنّت تقریری کی روشنی میں گریہ وزاری

صحیح بخاری میں عبد الرحمن بن عوف ابو ہریرہؓ سے روایت کرتا ہے،

یعنی ایک مرد جناب رسول خدا کے پاس آیا اور کہنے لگا کہ یا حضرت میں ہلاک ہو گیا اور زہری سے روایت ہے کہ ایک مرد اس حالت میں آیا کہ بال نوچتا تھا اور طمانچے اپنے منہ پر مارتا تھا اور جاجج بن ارجاہ سے مروی ہے کہ افسوس اور واویہ کہتا تھا اور مرسل بن سیب کہتا تھا اور استدلال کیا جاتا ہے اس حدیث سے اس فعل کے جواز کی بابت، پس جس شخص کو مصیبت دین و دنیا کی واقع ہوتے دین کی مصیبت جائز ہے یعنی سبب اس شدہ ندامت کہ ہم اس مصیبت کے دفاع کرنے میں کیوں نہ شامل ہونے اور سبب شدت افسوس کے مرتكب ہونا افعال مرفوعہ کا باعث صحت و تکین ہے لیکن جناب رسول خدا ﷺ نے اس صحابیؓ کے افعال ملاحظہ فرمائے اور منع نہیں فرمایا پس جو فعل حضور رسول ﷺ کے سامنے واقع ہوا اور آپ منع نہ فرمائیں وہ سنّت ہوتا ہے لہذا ثابت ہوا کہ حضرت رسول ﷺ اہل بیت کیلئے رونا، پیٹنا دنیاوی نہیں ہے دنی مصیبت ہے، بلکہ سنّت ہوا جس کا انکار سنّت کا انکار ہے۔

### وفات حضرت ابو طالب پر نبی کریم ﷺ کا سخت گریہ

حضرت علی فرماتے ہیں کہ جب میرے والد ابو طالب کی وفات ہوئی تو میں نے قبر اکرمؐ کو اطلاع دی اور جب حضور ﷺ نے سنا تو سخت گریہ فرمایا اور مجھے حکم دیا کہ انہیں عسل دیں، کفی دین کریں اللہ ان کی مغفرت فرمائے اور ان پر رحمت نازل کرے۔

(اہل سنّت کی مقبرت کتاب تذکرہ الحوش الامانہ صفحہ ۲۶)

## میرارونا امت پر حرم و شفقت ہے

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے سیدہ فاطمہ زہرا سے فرمایا "اپنے بچوں کو لاوہ وہ امام حسن اور حسینؑ کو حضور اکرمؐ کے سامنے لائیں۔ جب ان صاحبو زادگان نے ان کا بوسہ دیا اور ان کی تعظیم و توقیر اور ان سے محبت کے بارے میں صحابہ کرام اور امت کو وصیت فرمائی ایک روایت میں آیا ہے کہ وہ دونوں حضور اکرمؐ کی آغوش مبارک میں رو رہے تھے جب ان کے رونے کی آواز حضور اکرمؐ کے گوش مبارک میں پہنچی تو حضور اکرمؐ بھی رونے لگے۔ سیدہ ام سلمہؓ نے عرض کیا: یا رسول اللہؐ آپ تو گذشتہ و آئندہ ہر حالت میں مغفور ہیں گریہ فرمانے کی وجہ کیا ہے۔ حضور اکرمؐ نے فرمایا "میرارونا امت پر حرم و شفقت کیلئے ہے کہ میرے بعد ان کا حال کیا ہے اور کیا ہو گا۔

اور دو ترجمہ دراج النبوت جلد دوم ص 509

تصنیف حضرت علامہ شیخ محمد عبدالحق محدث دہلوی  
ترجمہ و ترتیب الحان مفتی غلام معین الدین نجی

حضرت علیؐ کیلئے نبی کریم ﷺ کا سخت گریہ

حضرت علیؐ علیہ السلام نے فرمایا کہ میں حضور ﷺ کے ساتھ جا رہا تھا ایک بہت خوبصورت باغ دیکھ کر میں نے اس کی تعریف کی۔ نبی کریمؐ نے فرمایا اس سے بہتر باغ آپ کیلئے بہشت میں ہے۔

پھر حضرت علیؐ فرماتے ہیں جب راستہ خالی ہو گیا تو حضور ﷺ نے مجھے لگے گالا اور پھوٹ پھوٹ کر رونے لگے میں نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ اس کریمؐ کا پاٹھ کیا ہے

حضورؐ نے فرمایا کہ آپؐ کے متعلق اصحاب کے دلوں میں کینے ہیں جو میری وفات کے بعد ظاہر ہوں گے۔ (کنز العمال جلد نمبر ۶ صفحہ ۲۰۸)

اگر زندہ جاوید پر رونا حرام تھا تو حضرتؐ زندہ ہیں اور نبی کریم ﷺ حضرت علیؑ پر آنے والے مصائب کو یاد کر کے رو رہے ہیں۔

اسی طرح ہم حضرت امام حسینؑ کے مصائب کو یاد کر کے رو تے ہیں زندہ جاوید پر رونا سنت نبی ہے۔

نبی کریم ﷺ کا اپنے دادا عبدالمطلب پر رونا  
ام ایکن ہکھتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ اپنے دادا عبدالمطلب کے  
جنازہ کے پیچھے رو رہے تھے۔ (الل سنت کی معتبر کتب تاریخ خمیس جلد نمبر ۴ صفحہ ۳۲۵،  
تذکرۃ الخواص الامم، ۲)

### موذن رسول بلالؓ کا ماتم

حضرت رسول اللہؐ کے مرض وفات کا احوال تحریر کرتے ہوئے شیخ عبدالحق حنفی دہلوی  
کتاب مدارج العبودیۃ مطبوعہ نوکشوار کا پور جلد ۳ صفحہ ۵۲۲ ستر ۱۲ میں تحریر فرماتے ہیں کہ:

پس بیرون آمد بلالؓ دست بر سرزناں و فریاد کنائں

یعنی پس حضرت بلالؓ سر پیٹتے اور فریاد کرتے ہوئے باہر تشریف لائے (یعنی اصحاب  
پیغمبر مسجد میں نماز کیلئے حضور ﷺ کا انتظار فرمائے تھے اور حضرت بلالؓ حضور ﷺ کے  
کے پاس نماز ہی کیلئے گئے تھے لیکن یہ معلوم ہوا کہ حضور ﷺ تشریف نہیں لائیں گے تو  
مبت رسول ﷺ کی تکلیف کے احساس و غم میں حضرت بلالؓ صحابی سر پیٹتے ہوئے  
جم جم حضرت عائشہؓ سے باہر آئے)۔

جناب یہ واقعہ اس وقت ہوا جب رسول خدا بھی زندہ تھے لہذا مسجد میں ماتم کرتے ہوئے آئے تو کسی صحابی نے یہ نہیں کہا کہ اے بالا ماتم کرنا حرام ہے تم یہ فعل کیوں انجام دے رہے ہو؟؟؟

### رسول ﷺ کا حضرت حسینؑ پر گریہ وزاری

جناب ام الفضل فرماتی ہیں کہ ایک روز میں نے شہزادہ حسینؑ کو نبی پاک ﷺ کی گود میں بٹھایا تو آپ ﷺ آسو بھانے لگے میں نے عرض کیا حضور ﷺ کیا ہوا؟ فرمایا: مجھے جریئر نے خبر دی ہے کہ میرے اس بچے کو میری امت قتل کرے گی۔

(اہل سنت کی معترکتاب مشکورہ جلد ثانی صفحہ ۲۵۸ مولف الشیخ محمد بن عبد اللہ)

قارئین۔ صبر والی آیات حضور ﷺ پر نازل ہوئیں اور صبر کا معنی حضور ﷺ سے بہتر کوئی نہیں جانتا اس کے باوجود آنحضرت ﷺ حسینؑ ابن علیؑ پر زندگی میں اس کی مصیبت کو منظر رکھتے ہوئے رورہے ہیں معلوم ہوا کہ حسینؑ پر رونار رسول ﷺ ہے۔

## حضرت امام حسینؑ کی پیدائش کے موقعہ پر آنحضرت

صلی اللہ علیہ وسلم  
محمد بن ابی سلیمان کا گریہ

روضہ الشہداء سے مقول ہے کہ جب امام حسینؑ پیدا ہوئے تو حق بجان تعالیٰ نے جبرايلؑ کو اپنے حبیب کی خدمت میں اداۓ تہنیت کیلئے بھیجا۔ جبرايلؑ نے تہنیت فرزند ادا کی اور اس کے بعد ہی تعزیت بھی شروع کر دی حضرت رسول اللہؐ نے فرمایا کہ سبب تہنیت تو معلوم ہے لیکن تعزیت کی کیا وجہ ہے جبرايلؑ نے کہا یا رسول اللہؐ جس حلق پر آپؐ یوسف و رہب ہے ہیں آپ کے بعد تن جفا سے مجروم کیا جائے گا۔ پھر کسی قدر حال کر بلاء عرض کیا حضرت سید المرسلینؐ یہ خبر جانکاہ سن کر بہت ہی گریاں ہوئے حضرت علیؓ نے روئے کا سبب دریافت کیا اور جب واقعہ شہادت ساتو وہ بھی رونے لگے اور اسی حالت میں حضرت سید فاطمہ سلام اللہ علیہا کے پاس تشریف لے گئے جناب سیدہؓ نے یہ خبر سنی تو روئی ہوئی آنحضرتؐ کے حضور تشریف لے گئیں اور فریاد کی اے پدر بزرگوار علیؓ نے آپ کی زبانی مجھے یہ خبر سنائی ہے کہ جنا کاران امت گلوئے نورانی حسینؑ پر تنج جنا پھیریں گے۔ آنحضرتؐ نے فرمایا ہاں اے فاطمہؓ جبرايلؑ نے اسی طرح مجھ کو آگاہ کیا ہے سیدہؓ رونے لگیں اور کہا کہ میرے حسینؑ نے کوئی خطا کی ہے ان پر ایسا ظلم کیا جائے گا۔ آنحضرتؐ نے فرمایا کہ اے فاطمہؓ یہ حادثہ حسینؑ کے لئے کپیں میں نہیں ہو گا بلکہ یہ اس وقت ہو گا جب نہ میں ہوں گا اور نہ تم ہوگی نہ علیؓ ہوں گے اور نہ حسنؑ ہوں گے یہ سن کر

جناب سیدہ شدید بے تاب ہوئیں اور فرمانے لگیں کہ اے مظلوم مادر وائے بے کس مادر جبکہ اس وقت تیرے حد پدر مادر و برادر نہ ہوں گے تو کون ہوگا جو تیری مصیبت کی تعزیت بجالائے گا کون تجھے پر روانے گا؟؟ راوی کہتا ہے کہ ہاتھ نے آواز دی کہ امام حسینؑ کا ماتم مصیبت زدگان امت قیامت تک برپا رکھیں گے اور ہر سال جب وہ وقت آئے گا جس میں حسینؑ شہید ہوں گے تو وہ لوگ تعزیت حسینؑ کو تازہ کریں گے اور شرعاً مصیبت بتلائیں گے۔

یہ حقیقت ہے کہ امام حسینؑ کی پہلی مجلس جبرايلؐ نے پڑھی اور رسول اللہ ﷺ رونے والے، پھر رسول اللہ ﷺ نے پڑھی اور حضرت علیؓ رونے والے تھے مصائب حسینؑ پڑھنا سنت رسول اللہ ﷺ کی تھی۔ رسالتہ الباشین صفحہ ۱۵۰ مجمع بکریہ میں ام طبرانی لکھتے ہیں کہ:

ابی امام البانی سے مروی ہے کہ ایک روز حضرت رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ میرے اس شہزادہ یعنی حضرت امام حسینؑ کو نہ رلایا کرو۔

آنحضرت ﷺ کے پاس جبرايلؐ نازل ہوئے حضرت گھر کی کوٹھی میں تشریف لے گئے اور امام سلمہ سے فرمایا کہ میرے پاس کسی کو نہ آنے دیا، امام حسینؑ تشریف لائے اور حضرت کی کوٹھی میں گھنے لگے جناب امام سلمہ نے انہیں تھام کر اپنے گلے لگایا اور ان کو اندر جانے سے روک رکھا اور ان کو رونے سے چپ کرنے لگیں جب وہ خفت رونے لگا تو جناب امام سلمہ نے ان کو چھوڑ دیا اور وہ حضرت کے پاس جا کر گود میں بیٹھ گئے جبرايلؐ نے عرض کی کہ آپ کی امت اس کو نقریب قتل کرے گی اور ہاتھ بڑھا کر آنحضرت ﷺ کو تھوڑی سی مٹی دی اور کہا کہ وہ اسی مکان پر شہید کئے جائیں گے پس آنحضرت امام حسینؑ کو گود میں لے گئیں برآمد ہوئے جناب امام سلمہ نے خیال کیا کہ شاید

حضرت امام حسینؑ اندر جانے سے ناراض ہوئے ہیں وہ عرض کرنے لگیں یا بنی اللہ علیہ السلام میں آپ کے قربان ہو جاؤں حضور ﷺ نے فرمایا تھا کہ اس لڑکے کو مت رو لا یا کرو اور یہ بھی حکم دیا تھا کہ کسی کو میرے پاس گھر میں نہ آنے دینا جب جناب امام حسینؑ تشریف لائے تو میں نے ان کو روک رکھا حضرت رسول خدا ﷺ نے ان کو تو کچھ جواب نہ دیا اور صحابہ کے پاس تشریف لائے سب صحابہ بیٹھے ہوئے تھے آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ تحقیق میری امت اس کو شہید کرے گی صحابہ میں ابو بکر اور عمرؓ بھی موجود تھے حضرت نے ان کو دکھلا کر فرمایا کہ جہاں پر یہ شہید کئے جائیں گے وہاں کی یہ مٹی ہے۔

## خلافاء راشدینؓ کا گرید و ماتم

حضرت ابو بکر صدیقؓ کا گرید

”اشکبار از رکسار او روان شد بروئے شریف آنحضرت  
افتاد بیدار ساخت فرمودیا ابو بکر لا تخزن“

ترجمہ:

غار میں ابو بکرؓ کے آنسو بہنے لگے اور حضور ﷺ کے رخ انور پر گرے حضور ﷺ بیدار ہوئے اور فرمایا اے ابو بکر لا تخزن

اہل سنت کی معترکتاب مدارج النبوت صفحہ ۸، مؤلف عبدالحق حدث دہلوی  
حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ بی کریمہؓ کی وفات کے بعد ابو بکرؓ نے اور حضور ﷺ  
کے رخ انور سے کپڑا اٹھایا اور (ندبہ کیا) واصفتیہ و اثنیاء پھر سرا اٹھایا اور رونے لگے۔

مدارج النبوت جلد دوم 510  
اہل سنت کی معترکتاب تاریخ نجس جلد دوم صفحہ ۳۷، مؤلف الشیخ حسین دیار بکری  
صحابہؓ میں سب سے زیادہ ثابت واثق حضرت ابو بکر صدیقؓ تھے۔ حالانکہ وہ  
بھی آنسو بہار ہے تھے آہ نالہ کر رہے تھے اسی کیفیت سے حضرت ابو بکر صدیقؓ کی  
شجاعت پر استدلال کیا گیا ہے۔

مدارج النبوت اردو جلد دوم 509

تصنیف حضرت علام شیخ محمد عبدالحق حدث دہلوی

ضیاء القرآن پبلیکیشنز لاہور

## محدث رسول ﷺ میں گرید

اور جب نبی کریم ﷺ نے وفات پائی تو لوگ متیر ہو گئے اور ان کے حالات مختلف تھے۔ حضرت عمرؓ اس گروہ میں تھے جو نبی کریم ﷺ کی مصیبت سے دیوانہ ہو گئے تھے اور عثمانؓ گوئے ہو گئے اور ابو بکرؓ دونوں آنکھیں برس رہی تھیں۔

اہل سنت کی معترکتاب زہراۃ الناطرین صفحہ ۲۹۳ مولف شیخ عبدالملک خطیب جامع اموی

## وفات رسول ﷺ پر ابو بکرؓ کا گرید

ابوسعہ بن عبد الرحمن بن عوف سے مردی ہے کہ عائشہؓ وجہ نبی کریم ﷺ نے انہیں خبر دی ابو بکرؓ اپنے مکان سے گھوڑے پر آئے وہ اترے مسجد میں داخل ہوئے انہوں نے کسی سے بات نہ کی۔ یہاں تک کہ عائشہؓ کے پاس گئے پھر رسول ﷺ کی زیارت کا قصہ کیا جو ایک یمنی چادر سے ڈھنے ہوتے تھے۔ انہوں نے آپ کے چہرہ کھولا۔ جھک کر بوسہ دیا اور روئے، پھر کہا میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں۔

(طبقات ابن سخن جلد دوم صفحہ ۳۶۹)

اردو ترجمہ علامہ عبداللہ العجادی مرحوم نسیس اکیڈمی، کراچی

## وفات رسول ﷺ پر حضرت ابو بکرؓ کا مرثیہ

محمد بن عمر الواقعی نے اپنے رجال (راوہ) سے روایت کی ابو بکرؓ نے رسول ﷺ کا (حسب ذیل) مرثیہ کہا ہے۔

اسے آنکھ گرید کہ اور اس سے ملوں نہ ہوایے

سردار کے شایان شان ہے کہ اس پر روئیں

(طبقات ابن سخن جلد دوم صفحہ ۳۱۹)

## محدث رسول ﷺ میں گریہ

اور جب نبی کریم ﷺ نے وفات پائی تو لوگ متیر ہو گئے اور ان کے حالات مختلف تھے۔ حضرت عمرؓ اس گروہ میں تھے جو نبی کریم ﷺ کی مصیبت سے دیوانہ ہو گئے تھے اور عثمانؓ کو نگے ہو گئے اور ابو بکرؓ کی دونوں آنکھیں برس رہی تھیں۔

اہل منت کی معتبر کتاب زہراۃ الناطرین صفحہ ۲۹۳ مولف شیخ عبدالملک خطیب جامع اموی

## وفات رسول ﷺ پر ابو بکرؓ کا گریہ

ابوسحہ بن عبد الرحمن بن عوف سے مروی ہے کہ عائشہؓ وجہ نبی کریم ﷺ نے انہیں خبر دی ابوبکرؓ اپنے مکان سے گھوڑے پر آئے وہ اترے مسجد میں داخل ہوئے انہوں نے کسی سے بات نہ کی۔ پہلاں تک کہ عائشہؓ کے پاس گئے پھر رسول ﷺ کی زیارت کا قصہ کیا جو ایک یعنی چادر سے ڈھکے ہوئے تھے۔ انہوں نے آپ کے چہرہ ہکولا۔ جھک کر بوسہ دیا اور روئے، پھر کہا میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں۔

(طبقات ابن سعد جلد دوم صفحہ ۳۶۹)

اردو ترجمہ علامہ عبد اللہ العمامی مرحوم نقیس اکیڈمی، کراچی

## وفات رسول ﷺ پر حضرت ابو بکرؓ کا مرثیہ

محمد بن عمر الواقعی نے اپنے رجال (زاوہ) سے روایت کی ابو بکرؓ نے رسول ﷺ کا (حسب ذیل) مرثیہ کہا ہے۔

اے آنکھ گریہ کہ اور اس سے ملوں نہ ہو ایسے

سردار کے شایان شایان ہے کہ اس پر روئیں

طبقات ابن سعد حصہ دوم صفحہ ۲۱۹

اردو ترجمہ علامہ عبد اللہ العمامی مرحوم نقیس اکیڈمی کراچی



45

گریدہ مامن کا تحقیقی جائزہ

## حضرت عمرؓ کا گریہ

حضرت عمرؓ نو عثمان بن مقرن کی موت سے آگاہی ہوئی تو انہوں نے سر پر ہاتھ رکھا اور چینے ہائے افسوس کیلئے۔

(کنز العمال جلد ۸ صفحہ ۷۶۴ اکتاب الموت)

## حضرت عمرؓ کا اپنے بیٹے پر گریہ

جب حضرت عمرؓ نے اپنے بیٹے ابو شحہم پر حد جاری کی اور آخری کوڑا اس کو لگا تو وہ گر پڑا۔ حضرت عمرؓ نے اس کا سراپی گود میں رکھا اور روٹے لگے اور عمرؓ کی یہی حالت دیکھ کر رسپ روئے لگے۔ (اہل سنت کی معتبر کتاب تاریخ انہیں جلد

ثانی) ۲۵۳

مؤلف شیخ حسین دیار بکری

## حضرت عمرؓ کا بھائی پر گریہ

حضرت عمرؓ کا بھائی زید بیمامہ میں مارا گیا اور اس کے ساتھ ایک مرد بنی عدری کا تھا وہ واپس مدینہ آیا جب حضرت عمرؓ نے اسے دیکھا تو حضرت عمرؓ کی آنکھوں میں آنسو آگئے اور اس مرد سے کہا۔۔۔ تو میرے بھائی کو قبر میں اکیلا چھوڑ کر میرے پاس آیا ہے۔ اہل سنت کی معتبر کتاب عقد الفرید جلد نمبر ۲ صفحہ ۵





## حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عمرؓ کا گریہ

جب سعد بن معاذ فوت ہوئے نبی پاک ﷺ اور حضرت ابو بکرؓ حضرت عمرؓ کے اور حضرت ابو بکرؓ و عمرؓ روئے۔ بی بی عائشہ بھتی ہیں کہ میں نے حضرت ابو بکرؓ کے گریہ کو حضرت عمرؓ کے گریہ سے پہچان لیا۔ یعنی تیز دی جبکہ میں اپنے حجرے میں تھی۔  
اہل سنت کی معتبر کتاب کشف الغمہ ۲۷ امولف عبدالواہب شافعی

## حضرت عثمانؓ کا وفات نبیؐ میں غم زدہ ہونا

حضرت عثمانؓ کا وفات نبیؐ کریم ﷺ کے بعد ابو بکرؓ کی بیعت ہوئی اور حضرت عمرؓ میرے قریب سے گزرے اور میرے غم زدہ ہونے کے مجھے پڑتے ہی انہی چلا۔  
اہل سنت کی معتبر کتاب طبقات ابن سعد جلد ۲ صفحہ ۲۱۳

## حضرت علی علیہ السلام کا گریہ

جب سیدہ زہرؓ نے وفات پائی تو سیدہ کی وفات پر آپ کے شوہر حضرت علیؓ نے بہت حزن کی اور بہت روئے۔

اہل سنت کی معتبر کتاب مرف الذهاب جلد ۲ صفحہ ۲۹۷

راوی کہتا ہے کہ حضرت علیؓ جنگ صفین کیلئے جاتے ہوئے کربلا سے گزرے اور پوچھا اس زمین کا کیا نام ہے لوگوں نے بتایا اس زمین کا نام کربلا ہے۔ حضرت یہ نام سنتے ہی روپڑے اور اتنا روئے کہ زمین آنسوؤں سے تر ہوئی۔

(اہل سنت کی معتبر کتاب صواعق محقرہ صفحہ ۱۱۵)



## وفات نبی کریم ﷺ پر صبراچھانہیں

”ان الصبر الجميل الا عليك دان الجزع لقيبع الاعليك“

حضرت علیؑ وفات نبی کریمؐ کے وقت فرماتے ہیں کہ یار رسول ﷺ صبراچھی چیز ہے  
مگر آپ کی موت پر (صبراچھانہیں)

نیج الملاعنة طبع مصر ۲۰

وفات رسول کریم ﷺ پر کن کن لوگوں نے گریہ و اتم کیا؟

وفات رسول ﷺ پر آسمان سے رونے کی آوازیں آئیں۔

رضۃ الاحباب جلد اول صفحہ ۵۶۱

وفات آنحضرت ﷺ پر ملک الموت نے گریہ کیا۔

رضۃ الاحباب جلد اول صفحہ ۵۶۱

## جناب عائشہؓ کا اتم

جناب عائشہؓ فرماتی ہیں کہ رسول ﷺ نے میری آغوش میں وفات پائی میں نے حضورؐ کا سر تکیہ پر رکھا اور کھڑی ہو گئی اور (رسولؐ کے غم میں) میں نے دوسری عورتوں کے ساتھ مل کر اپنے چہرے کو پیٹا۔

مند احمد بن اثیر جلد ۳ صفحہ ۲۷

تاریخ کامل ابن اثیر جلد ۲ صفحہ ۱۰۰

طبقات بن سعد حصہ دوم صفحہ ۳۶۶

اردو ترجمہ علام عبد اللہ العماری مرحوم نسیس الکیڈی

روح اظہر کے پرواز ہوتے ہیں حضرت عائشہؓ نے آپ کا سر مبارک اپنی آغوش سے  
 جدا کر کے تکیہ پر رکھ دیا اور بستر مقدس سے اس طرح اٹھیں کہ اپنے منہ پر بے تحاشہ  
طمأنچے مار رہی تھیں۔

درالنبوت صفحہ ۶۳۹

مؤلف شیخ عبدالحق محدث دہلوی  
اردو ترجمہ جناب مولوی شمس الحسن بریلوی

جب آنحضرتؐ کے دفن سے فارغ ہو گئے تو صحابہؐ حضرت واندوہ میں غرق خاک بستر  
محبوبؐ دو جہاں کے فراق میں آتش بجان ہو رہے تھے گریہ وزاری کے سوائے کام نہ  
تھا خصوصاً حضرت فاطمہ زہراؓ اب سے زیادہ مصیبت زدہ تھیں سوائے گریہ وزاری  
کے انکو اور کچھ کام نہ تھا، آپؐ حضرت حسنؓ و حسینؓ کو دیکھتی تھیں اور اپنی تیئی اور ان  
کے بچوں کی تیئی پر روتی تھیں، ادھر عائشہؓ کی یہ کیفیت تھی کہ وہی جگہ جس میں  
وصل ہوا تھا اب وصال کے بعد وہی مجرہ آپؐ کیلئے بہت الحزن بن گیا، رات دن  
رونے کے سوا کچھ کام نہ تھا۔

درالنبوت صفحہ ۶۲۱

مؤلف شیخ عبدالحق محدث دہلوی  
اردو ترجمہ مولوی شمس الحسن بریلوی

مجھ سے تیکی بن عباد بن عبد اللہ بن زمیرے اور انہوں نے اپنے باپ عباد روایت بیان کی  
کہ میں نے حضرت عائشہؓ کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ جس وقت رسول اللہ ﷺ کی وفات  
ہوئی تو آپؐ میرے سینے اور گلے کے درمیان تھے اور میرے گھر میں تھے، وفات کے بعد

میں نے آپ کا سر تکیے پر کھدیا اور کھڑے ہو کر عورتوں کے ساتھ سینہ کوٹنا اور ہاتھ  
چہرے پر مارنا شروع کر دیا۔

سیرت البی کامل حصہ دوم صفحہ ۸۰۳ مرتبہ ابن ہشام

ترجمہ اردو مولانا عبدالحکیم صدیقی

ناشرین شیخ غلام علی ائینڈ سنر پبلیشورز کشمیری بازار، لاہور

## کن لوگوں نے آنحضرتؐ کی وفات پر مرثیے اور ماتحتی اشعار کے

حسان بن ثابتؓ نے یہ اشعار کیے ہیں میں وہ رسولؐ پر آہ بنا کرتے ہیں  
جیسا کہ ہم سے ابن ہشام نے ابو زید انصاریؑ کی روایت بیان کی ہے۔  
ہم چند منتخب اشعار کا ترجمہ پیش کرتے ہیں:

”اب میں اس مقام پر رسول اللہ ﷺ کو رہا ہے اور آنکھوں نے میری  
اعانت کی ہے، اور ان آنکھوں سے بھی دوش بلکہ میر استھونے رہی ہیں“

”اور یہ غزدہ لوگ اس حالت میں ہو گئے کہ اب ان میں ان  
کے نبیؐ نہیں اور اب ان کی کمیں اور بازوں بالکل کمزور ہو گئے ہیں“

”یہ لوگ اس ہستی پر رور ہے تھے جس پر اس کی وفات کے دن آسمان  
رور ہے تھے اور زمین رور ہی تھی اور لوگ اس سے بھی زیادہ غزدہ تھے“

”پس اے آنکھ! رسول اللہ ﷺ پر خوب رواور بڑے بڑے آنسو  
بہا اور میں کبھی نہ دیکھوں کے تیرے آنسو خشک ہو گئے ہیں“

”پس تو ان آنسوؤں کی اچھی طرح خاوت کر، اور اس ہستی کے

فقدان پر چیزیں نامارکر رہو، جس کی مثال زمانہ بھر میں نہیں پائی جاسکتی۔

سیرت ابن حبیب کا مل مرتبت ابن ہشام جلد دوم صفحہ ۸۲۲ تا ۸۱۸

### عائشہ بنت زید بن عزرو بن الفیل

شام ہی سے سردار کورور ہی ہیں آنکھ سے رہ رہ کے آنسو آتے جاتے ہیں  
قرطانِ خشم سے آپ کی بیسوں کو افاقت تک نہیں، رہ رہ کے رنج پڑھتا ہے

طبقات ابن سعد جلد دوم صفحہ ۲۵۰ تا ۲۳۹

### ام امیم

اے آنکھ! اچھی طرح رو، رو تاہی خفا ہے، اس لئے روئے میں کمی  
نہ کر جب لوگوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ چلے گئے تو ہر قسم کی  
آزمائش کا ہمی وقت ہے۔ اے دونوں آنکھوں، اس کورو و جس کی  
مصیت ہم پر نازل ہوئی ہے وہ دنیا میں سب سے اچھے تھے اور وہی  
آسمانی مخصوص تھے۔

### ہند بنت اثاثہ عباد بنت المطلب

اے فاطمہ! اس مرنے والے پر تیرے گریئے  
میرے بال سفید کر دیئے اور قد کو جھکا دیا۔

طبقات ابن سعد جلد دوم صفحہ ۲۳۶

### ہند بنت الحارث بن عبدالمطلب

اے آنکھ، ایسی فیاضی سے آنسو بہا جیسے ابر باران  
میسر بر ساتا ہے۔ وہ پرانا کنوں اور پر سے ہند ہو گیا ہو جس طرح

اندر ہی اندر نالی میں اس کا پانی بہتا ہوا سی طرح تو بھی آنسو بہا۔

طبقات ابن سعد جلد دوم ۲۳۶

### صفیہ بنت عبدالمطلبؓ

آپؓ کے جاتے رہنے سے بٹھا عروئے گا، مکہ رونے گا دیار جاز رویگا تمام قبائل آپؓ کے جاتے رہنے کا درد بھرا اگر یہ کریں گے اور اس میں بے تابی کو مدد دے گی اے میری آنکھ، تو کیوں نہیں روتی، تجھے تو دل کھول کے آنسو بہانا چاہیے۔

اے آنکھا چھپی طرح آنسو بہا، ان پیغمبر گلیئے جو

پاک تھے اللہ کی جتاب میں نہایت رجوع رکھنے والے تھے۔

مصطفیٰ کا اتم کر اور بڑی فیاضی کے ساتھ عام و خاص

آنسوؤں سے حضرت کا سوگ منا

اے آنکھا ب رسول اللہ ﷺ کے بعد اور کون ہے جسے ترویجی وہی تو  
نہیں جن کو ہمارے پور دگار اللہ تعالیٰ نے اینی کتاب سے مخصوص فرمایا تھا۔

طبقات ابن سعد جلد دوم صفحہ ۲۳۸ تا ۲۳۳

اردو ترجمہ علامہ عبداللہ عماودی مرحوم نقیس اکٹھی

### عائشکہ بنت عبدالمطلبؓ

اے میری دونوں آنکھوں جب تک زمانے کی درازی قائم ہے  
روؤ اور جی کھول کے آنسو بہا جس میں کوئی کوتاہی نہ ہونے پائے۔

اے میری آنکھا چھپی طرح انگلکار ہو مرتبے دم تک

استے دولاب اشک بہا جس میں کی واقع رہو

اے میری آنکھ اشکبار ہوا اور کوشش کر کے اسکبار ہوان کیلئے جو برگزیدہ تھے نور لے کے آئے تھے، ان کے علاوہ خلق اللہ میں سے اور کسی پرندرو۔ ایسا رونارو کہ سیلا ب آ جائیں۔ کیونکہ عدل و خیر والے والے پیغمبر ﷺ مصیبت مجھ پر نازل ہوئی ہے۔ اور اچھی طرح رو اور ہرج صحیح کو اس کا ماتم کرو جو قحط کے زمانہ میں تینوں کا ولی اور دارث تھا۔

طبقات ابن سعد جلد دوم صفحہ ۲۳۵ تا ۲۳۸

### اروی بنت عبدالمطلبؓ

اے آنکھ تیر ابرا حال، ہوجب تک تباقی ہے  
اپنے آنسو میری مدد کرا اور میری بات مان۔

طبقات ابن سعد حصہ دوم صفحہ ۳۳۲

مندرجہ بالا اصحاب کے اشعار سے اس دور کے اسلامی تہذیب و ثقافت کی عکاسی کا پتہ چلتا ہے جیسے کہ رسول اللہ ﷺ کی رحلت پر اظہار غم منانے کا طریقہ آنکھوں سے آنسو بہانا اور ماتم کرنا تھا۔ جیسا کہ صفیہ بنت عبدالمطلب نے کہا ہے کہ مصطفیٰؐ کا ماتم کرا و بڑی فیاضی کے ساتھ آنسوؤں کا سوگ منا۔

حسان بن ثابت کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ ایسی ہستی ہیں جنکے انتقال پر چیخیں  
مار مار کررو، ایک اور جگہ لکھتے ہیں کہ اس قدر فیاضی سے آنسو بہا کہ سیلا ب آجائے۔  
یہ گریہ ماتم حرام تھا پھر اصحاب گرام نے ایسے مرثیے کیوں کہے جس سے فعل حرام کی طرف ترغیب ہو؟

جناب والا! یہ گریہ ماتم حرام نہ تھا اس لئے صحابہ کرام، ازو حاج اصحاب، و ذری  
رسول ﷺ نے اگر یہ ماتم کیا اور مرثیے کہے۔

## قرآن کی نظر میں گریہ و ماتم

امام حسینؑ کے غم میں لوگ روتے جاتے ہیں علم لکھتے ہیں نوحہ پڑھتے ہیں

کہنے لگے کہ رونا جائز ہے

میرے عزیز خداوند کریم نے انسانی جسم میں جو عدو دمعلئے دیئے ہیں جو کہ کام غم میں آنسو بہنا ہے۔ معاذ اللہ یہ اللہ نے عبث پیدا کر دیے ہیں؟ بلکہ یہ ظالم کے ظلم کو عیال کرتے ہیں۔ آنسو بہنا صبر کے منافی نہیں حضرت یعقوب اپنے گم شدہ پسر کیلئے انتاروئے کہ آنکھیں سفید ہو گئیں جیسا کہ ارشاد خداوند کریم ہے کہ

اور اس نے ان سے مدد پھیر لیا اور (روکے) کہنے لگا

ہائے افسوس یوسف پر غم و اندول کی وجہ سے اس کی

دونوں آنکھیں سفید ہو گئیں۔

(پارہ ۱۲، سورۃ یوسف آیت ۸۲)

رونا صبر کے منافی نہیں حضرت یعقوب اپنے گم شدہ فرزند کیلئے انتاروئے کہ آنکھیں سفید ہو گئیں نہ خدا نے ان کو اس بے صبری پر برآ کھا اور نہ ثبوت کا درجہ کم ہوا۔ ہر گریہ کے بعد صبر کا درجہ بڑھتا رہتا ہے۔

کسی ہا کا بیٹا مر جائے یا کھو جائے اور وہ روئے نہیں تو لوگ کہیں گے کہ اس کے حس مزدہ ہو گئے ہیں اور لا اور انسانی ہمدردی اس میں نہیں ہے۔

فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنْظَرِينَ -

سرکش قوموں پر نہ آ سماں رویانہ زمین اور نہ انہیں مہلت دی گئی۔

(پارہ ۲۵ سورۃ الدخان)

اس آیت کی تفسیر میں علامہ جلال الدین سیوطی نے تفسیر درمنشور جلد ۶ صفحہ

۳۶ مطبوعہ مصر ۱۳۱۷ھ میں حسب ذیل روایت لکھی۔

ابن ابی حاتم عبید کا تب سے روایت کرتے ہیں کہ

ابراهیم نے کہا جب سے دنیا پیدا ہوئی آ سماں صرف دو آہینوں پر رویا۔ جب حضرت مسیح بن زکریا قتل ہوئے تو آ سماں سرخ ہو گیا اور خون برسا اور جب حسین عقل ہوئے تو آ سماں سرخ ہوا۔

علامہ جلال الدین سیوطی نے تاریخ خلفاء کے صفحہ ۲۲۸ پر لکھا ہے کہ

حضرت امام کی شہادت کے بعد مسلسل چھ ماہ تک آ سماں کے کنارے سرخ ہو رہے بعد میں وہ سرخی رفتہ رفتہ جاتی رہی لیکن اپنی کسی سرخی اب تک موجود ہے جو شہادت حسین سے پہلے موجود نہ تھی بعض لوگ کہتے ہیں کہ روز شہادت حسین سیت المقدس کا جو پتھر پلاٹا جاتا تو اس کے نیچے تازہ خون دکھائی دیتا۔ پس معلوم ہوا جب کوئی مظلوم شہید ہوتا ہے تو زمین و آ سماں روئے ہیں۔

صوات عین محقرہ علامہ ابن حجر کی صفحہ ۱۶ مطبوعہ مصر میں ہے کہ

جب حسین شہید ہوئے تو آ سماں سے خون برسا کہ گھروں میں جو برتن تھے وہ خون سے بھر گئے اور آ سماں بالکل تاریک ہو گیا یہاں تک کہ دن کو ستارے نظر آنے لگے اور جو پتھر زمین سے اٹھایا جاتا تھا اس کے نیچے تازہ خون جوش مارتا ہوا لکھتا تھا اور سورج کی گہن لگ گیا ستارے آئیں میں ٹکراتے تھے آ سماں سے جس خون کی بارش ہوئی وہ خون جن

کپڑوں پر لگ گیا وہ کپڑے بوسیدہ ہو گئے مگر خون کا داغ نہیں مٹا۔

نیز غلیہ الطائبین شیخ عبدالقدیر جیلانی بندادی صفحہ ۳۵۰ میں ہے کہ

امام حسینؑ کی قبر پر ستر ہزار فرشتے خدائنے اس لئے

نازل کئے کہ قیامت تک گریہ و بکار کرتے رہیں۔

و بشر وہ بغلام علیم فا قبلت امراتہ فی

صرة فصکت وجححا و قالت عجوز عقیم

قالوا كذاك قال ربک ان هوا الحکیم العکیم

ترجمہ: یعنی ملائکہ نے ایک دشمند کے کی خوش خبری سنائی پس ان

کی زوجہ دریچک پر آگئیں اور اپنا منہ پیٹ لیا اور کہا میں بڑھیا اور

بانجھ ہوں انہیوں نے کہا تمہارے پروردگار نے ایسا ہی فرمایا ہے

بے شک وہ صاحب حکمت و علم ہے۔

(پارہ ۲۶ سورۃ ذاریات)

واضح ہو کہ ایک پیغمبر کی زوجہ اور ایک پیغمبر ﷺ کی والدہ نے رو خلیل اللہ و ملائکۃ اللہ

کے منہ پر پیٹا۔ ملائکہ اور پیغمبر ﷺ دیکھتے رہے اور منع نہیں کیا اگر پیٹنا فعل حرام ہوتا تو

نبی و ملائکہ پر فعل حرام سے منع کرنا واجب تھا۔

## قرآن کی روشنی میں ہنسیں کم روئیں زیادہ

پس تمہیں جا ہے کہ ہنسیں کم اور روئیں زیادہ

سورۃ توبہ آیت ۸۲

ہنسی درحقیقت دم غریزی کے جوش کا نام ہے جب انسان کسی چیز کو دیکھتا یا  
ستا ہے جو اس کے اندر صرفت کے آثار پیدا کر دے تو انسان پر نشاط و شادمانی کی  
کیفیت طاری ہو جاتی ہے اب اگر وہ ان حالات میں قوائے عقلیہ کو نہ استعمال کرے  
تو اس پر نہی کیفیت غالب آ جائے گی۔

بہت ہنسنے سے دل مر جاتا ہے

رسول خدا

مؤمن کا ہنسنا بہتر نہیں ہونا چاہیے آوازِ نکلے

امام جعفر صادقؑ

قہقہہ مار کر ہنسنا شیطان کی طرف سے ہے یہ بھی فرمایا کہ

زیادہ ہنسنے سے چہرے کی آب و تاب جاتی رہتی ہے۔

رسول خدا

حلیۃ المتقین

سرکار دو جہاں رحمت کوں و مکان گما ارشادِ حقیقت پر منی ہے کہ بعض آدمی ہنسنے ہنسنے

مر جائے ہیں کیوں زیادہ ہنسنے سے ہمارے جسمانی نظام پر بار بار پوتا ہے اور قلب کی حرکت

نی منٹ ایک سو میں تک پہنچ جاتی ہے۔ ساتھ ہی دماغ کی بر قی لہروں میں بھی تبدیلی پیدا ہو جاتی ہے نیز خون کی روائی کی رفتار جسمانی درجہ حرارت اور جسمانی کیمیائی اجزاء کے اجتماعی میں اضافہ ہو جاتا ہے۔ انتہائی بھی کے بھی کچھ خطرات ہیں جدید تحقیقات مظہر ہیں کہ بہت زور سے ہنسنے سے ہر نیا اور بعض دوسری اندر وی خرامیاں پیدا ہو سکتی ہیں ایسے واقعات بھی ہوئے ہیں کہ ہنسنے ہنستے دل کا دورہ پڑ گیا۔

اسلامی اصولوں پر عمل پیرا ہونے سے انسان ان امراض سے بچا رہے گا خاص طور پر بھیڑے اور قلب کے امراض والے حضرات کیلئے زیادہ ہنسنا اور قہقہہ لگانا نقصان سے خالی نہ ہو گا لہذا انسان کے قہقہہ لگانے اور زیادہ ہنسنے سے (Inguinal Ring) پر مسلسل دباؤ پڑنے سے (Inguinal Ring) کمزور ہو جایا کرتی ہے۔ جس کی وجہ سے عضو کا کوئی حصہ اپنی اصلی جگہ سے ہٹ کر کی قررتی یا اتفاقی سوراخ کے شکاف کے راستہ باہر ابھرا تا ہے اس بخار کو ہر نیا کہتے ہیں۔

(Inguinal Ring) پر دباؤ پڑنے سے کچھ ران کی نالی

(Canal) کے مقامات پر اس قسم کا ہر نیا عمواد کھینچنے میں آیا ہے لہذا انسان کو جاہے کہ وہ قہقہہ مارنے اور زیادہ ہنسنے سے پر ہیز اختیار کرے اسی لئے خداوند کریم نے سورۃ نور میں حکم دیا ہے کہ ”خُسیں کم“ زیادہ بھی سے انسان مختلف امراض میں گرفتار ہو جائیگا۔ روتایا ہنسنا بالاشد و ذل فطرت کے دو طریقے اظہار ہیں اور اسی لئے ان جذبوں کی تاریخ میں کرتے وقت یہ تسلیم کرنا پڑیا کہ انسان کی پیدائش کی تاریخ ہی ان جذبوں کی بھی تاریخ ہے انسان انہیں اپنے وجود میں ساتھ لے کر پیدا ہوا ہے۔ لیکن مقام غور ہے کہ تحقیق کے باوجود پہلی بھی کا کوئی تاریخ ثبوت ہمارے پاس محفوظ نہیں رہا البتہ فرق جنت میں پہلے انسان بھی آدم ملیعہ اللام کا گریز رہا تا عقل، نہاب اور نیکیات کی روشنی میں صداقت کی

پہنچا ہوا ہے جس کے آثار میں کتب میں ملتے ہیں اس میں کسی نے آج تک کسی قسم کا شک و شبہ ظاہر نہیں کیا ہے۔

انسان کسی چیز سے مغموم ہوتا ہے تو اس کا دماغ اس غم کے عمل کے طور پر چھوٹتا ہے۔ یہاں تک کہ آنکھوں سے رطوبت بہت نکلی ہے اور اس بہتی ہوئی رطوبت کا نام گریبیا رونا ہے۔

گڑا گڑا اک گردی وزاری سے دل کا بوجھ بہاکا ہو جاتا ہے غم دیاں کے بادل دل و دماغ پر چھائے ہوتے ہیں وہ اشک بن کر برس جاتے ہیں اور اس طرح دکھ درد کی تجنی کم ہو جاتی ہے۔ ایک ماہانہ رسالہ ”ہمدرودحت“ حکیم عبد الحمید دہلوی کی زیر ادارت لال کنوں والی سے نکلا جاتا تھا اس کے مارچ ۱۹۶۲ء کے شمارہ کے صفحہ ۱۳ پر فضیلت کے ذیل میں ڈاکٹر میں عثمان خان سکندر آبادی کا ایک مضمون شائع ہوا ہے جس کا عنوان ہے۔

”مردوں کو آنسو زیادہ بہانے چاہیکیں“ شروع اس طرح کی گئی ہے کہ عورتیں ذرا ذرا اسی باتوں پر آنسو بہانے لگتی ہیں جس سے دل کی بھڑاس نکل جانے سے صریحاً ان کو سکون ہو جاتا ہے لیکن اگر مدد کے آنسو کی وجہ سے نکل پڑیں تو یہی بزدلی کی بات سمجھی جاتی ہے۔

اس طرز خیال کی تحقیقات کیلئے ایک امریکی ماہر ارض انسف نے ہزاروں مردوں اور عورتوں سے ملاقات کر کے اس موضوع کے متعلق تفصیلی گفتگو کی اور بالآخر اس نتیجہ پر پہنچا کہ مردوں کو بھی عورتوں کی طرح رونے کی عادت ڈالنی چاہیے کیوں کہ جذبات کو اس طرح دبائے رکھنا مردوں کیلئے مضر صحت ہے۔ ڈاکٹر موصوف پھر کہتے ہیں کہ ”یورپ کے دوسرے کمی چوٹی کے ماہر ارض انسف بھی یہی کہتے ہیں کہ آنسو بہانا اور وہاں ایک تکمیل بخش فعل ہے جس سے تناول کرنے کیلئے وقاً و قتاً استفادہ کرنا چاہیے تاکہ طبیعت ہلکی ہو کر بحال پیدا کر سکے۔

## بچے کے رونافائدہ مند ہے

ارشاد امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ:

اے مفضل غور کرو کہ بچوں کے رونے میں کیا فائدہ ہے۔ یہ جان لو کہ بچوں کے دماغ میں رطوبت ہوتی ہے۔ اگر وہ دماغ میں رہ جائے تو طرح طرح کی مصیبتیں ان پر پڑیں اور عارضے لاحق ہوں مثلاً آنکھ کی بصارت ہی جاتی رہے یا کوئی بیماری لاحق ہو تو رونا اس رطوبت کو ان کے دماغوں سے بہادینا ہے اور ان کے بدنوں میں صحت پیدا کر دیتا ہے اور ان کی آنکھوں میں سلامتی پیدا کر دیتا ہے۔

(توحید اللہ صفحہ ۲۷)

رونابچے کی قدرتی ورثش ہے جس سے نہ صرف اس کے پھیپھڑے بلکہ اس کا سارا جسم حرکت کرتا ہے جس سے بچہ پھلتا اور پھولتا ہے سقراط کا قول ہے کہ:

”اگر بچہ نہ روئے یا کم روئے تو اس کی مختلف نفیاتی اثرات سے رلانا چاہیئے اور ایسی حرکتیں عمل میں لاو جس سے بچے کو رونا آجائے بچہ کا رونا اس کی صحت پر دلالت کرتا ہے بشرطیکہ ماں کی بے اختیاطی بچہ کیلئے بیماری کا پیش خیمنہ ہو۔

ایک بچہ تکلیف محسوس کرتا ہے لیکن اس تکلیف کا اظہار زبان سے نہیں کر سکتا۔

البته رونے کی آواز میں اتار چڑھاؤ کے ذریعے وہ اس کا اظہار ضرور کرتا ہے مثلاً رونے کی ایک مخصوص انداز سے دماغ میں عصبی ادواں (نروسر کش) کے روغام کا پتہ چلتا ہے اور ایک دورے انداز سے نظام تنفس میں خرابی کی نشاندہی ہو سکتی ہے۔

### معرفت کارونا

اور یہ لوگ سجدہ میں منہ کے بل گر پڑتے ہیں اور روتے جاتے ہیں اور یہ قرآن کی ان کی خاکساری کو بڑھاتا جاتا ہے۔

(پارہ ۱۵، سورہ بیت اسرائیل آیت ۱۰۹)

اس آیت میں ان ایمان کا ذکر کیا گیا ہے جو کتب آسمانی کا علم رکھتے ہیں ان کے سامنے قرآن الحکیم کی تلاوہ کی جائے تو فوراً سر سجدہ میں گر پڑتے ہیں اور اس کی عظمت کے احساس سے رونا شروع کر دیتے ہیں گویا اس موقع پر رونا ایک طرح کی عملی تصدیق اور حساس عظمت کا صحیح اظہار ہے۔

## گریہ حسینؑ کا اخلاقی اثر

کسی شریعت اور ملت کا مقصد اصلی کیا ہے اس کا جواب ہر شخص با آسانی دے سکتا ہے کہ شرائع کا مقصد اصلی اور علاط عالیٰ اور اخلاقی تعلیم ہے۔ اس میں دنیا کے تمام مذاہب تقریباً یکساں حیثیت رکھتے ہیں۔ کون نہیں جانتا کہ کذب، کبر، کینہ، بخل، عزنا، چوری، خصالی ذمیہ سے احتراز لازم ہے۔

سخاوت، تو اضع، علم، شجاعت، حفت، ہمدردی خصال حسنہ کا خواگر ہونا تجھیں انسانیت ہے۔ ہر مدھب ان بالوں کی تعلیم دیتا ہے لیکن یہ عقلی قیصلہ ہے کہ کوئی اسی بڑی بات نہیں جس کے واسطے رب انبی معلموں کی ضرورت ہو، نہ ان کی تعلیم سے یہ خصال ذمیہ انسانی افراد کیلئے دور ہو سکتے ہیں کیونکہ انسانی فطرت نہیں بدلتی شریعت کا خاص کام یہ ہے کہ ایسے عبادات اور فرائض مقرر کرے جس سے خود بخود فطری اصول پر خصال حسنہ پیدا ہوں اور خصال ذمیہ کا ازالہ ہو جائے۔ خمس و زکوہ دیتے دیتے بجل دور ہو جاتا ہے تماز با جماعت خصوصاً ایام حج میں امیر الامراء کو غریب الحربا کے ساتھ ایک حالت میں بلا امتیاز رہنا پڑتا ہے اس کے ساتھ نفس میں کبر و غرور باقی نہیں رہتا، روزہ انسان میں غریبوں کی بھوک پیاس کا احساس پیدا کرتا ہے بہر حال تمام اسلامی احکام کی غرض صرف اعلیٰ اخلاق کا نشوہ ہے لیکن تمدنی اخلاق کی تعلیم سے زیادہ ضروری تعلیم و تعلیم ہے جس کا تعلق روحا نیت سے ہے خصال حسنہ میں ایک صفت ایسی بھی ہے جو در حافی اور اخلاقی دونوں پہلوؤں پر حاوی ہے وہ صفت کیا ہے؟ ”رقت قلب“ جو ایک حدکے کل خوبیوں کا مرچشم ہے۔

علم النفس کے اصول پر رقت قلب کے پیدا کرنے کا بہترین ذریعہ گریہ حسینؑ ہی ہو سکتا ہے گویا اس صفت خاص کی نشوونما کا مکمل انتظام حسینؑ پر گیہ کے عبادت ہونے کو قرار دیا گیا ہے ایک دردناک واقعہ پر روتے روتے قلب میں دوسرا نئے دردناک واقعات کا پورا اثر لیتے کی صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے۔

رقت قلب کی تربیت کا بہترین ذریعہ گریہ وزاری حضرت امام حسینؑ ہی ہے کیونکہ راقت قلب ہی کے باعث گریہ ہو سکتی ہے اور گریہ اس کی مصیبت پر آتا ہے جس سے محبت اور لگاؤ ہو جبکہ ایسا توی جذبہ ہے کہ اگر خالص ہو تو پیروی اور تاسی پر مجبور کرتا ہے جیسا کہ حضرت امام حضیر صادق علیہ السلام نے فرمایا۔

خدا کے حکم کی نافرمانی اور پھر اس کی محبت کا دم بھرو۔ میری  
جان کی قسم ایسے عجیب رویہ ہے اگر تیری حسب بچی ہوتی تو  
یقیناً اسکی اطاعت کرتا کیونکہ محبت کرنے والا محبوب کی  
اطاعت کرتا ہے۔ (سفیۃ الاجر جلد اول صفحہ ۱۰۲)

حضرت امام حسینؑ اخلاق حسنہ کے بہترین نمونہ تھے جن کو ان سے محبت ہے وہ حسینؑ  
اخلاق کی تائی میں حتی الوضو کوشان رہتے ہیں

## انسان و حیوان

اس دنیا میں آج تک کوئی ایسا بھی نہ ملا جس کے دل میں نشغم کا خزانہ ہو عام و خاص امیر و غریب، بادشاہ و رعایا، جاہل و عالم سب کے سب کم پیش غم و آلام کی دلدل میں پھنسے ہوئے ہوئے۔ کون سی خوشی ہے جس کے بعد یہاں غم نہیں آیا۔ کون سی شادی ہے جس کے پیچھے نوحہ و ماتم نہیں ہوا۔ محنت کی بیماری اور دولت کے بعد مفلسوں نہیں آتی ہو؟

انسانی زندگی میں غم اس طرح لازم و ملزم ہے جیسے بدن میں روح یہ حقیقت ہے کہ انسان جب اس دنیا میں تشریف لا یا تو غم اپنے ہمراہ لا یا غم انسان کی زندگی کا ایک حصہ ہے۔ انسان اور حیوان میں جو فرق نظر آتا ہے وہ یہ ہے کہ انسان میں غم و غور فکر کی صلاحیت ہے غور فکر ہی ہے جو غم کو غم بناتا ہے جبکہ حیوان میں غم و غور فکر نہیں ہوا اور نہ ہی آسو بہانے کی الہیت ہوتی ہے خداوند کریم نے انسان میں رونے کی صفت اس لئے پیدا کی کہ غم تو انسان کے ساتھ خصوص کرنا تھا اور غم کے اخراج کا ذریعہ آنسو کو بنایا۔

یاد رکھیں! انسان کی زندگی کے ساتھ غم کو اس وجہ سے وابستہ کیا کہ انسان کو انسان بنانا مطلوب تھا آدمی غم ہی سے انسان بنتا ہے غم کی تیزی میں انسان دنیا کو اس کے حقیقی روپ میں دیکھتا ہے اور اس کو بے وقاری اور کم مامنگی کا نقش اس کے دل میں جنم جاتا ہے اور اب اس کے اندر عیقیت نظر سے غور فکر کی عادت پیدا ہو جاتی ہے یہی دو چیزیں آدمی کو انسان بنادیتی ہیں انسان اور حیوان میں تیزی طاہر کرتی ہے۔

انسان اگر حیوان سے متاز ہے تو حرم و کرم اور اخلاق و شرافت کی بنیاد پر اور یہ صفات عالیہ ممکن نہ ہوتیں اگر انسان کو لذت غم نصیب نہ ہوتی۔

یہ حقیقت ہے کہ انسان میں سمجھیگی اور برداباری لا تاتا ہے فکر کی قتوں کو بیدار کرتا ہے عمل کی صلاحیتوں کو جگاتا ہے تجکی کی راہ دکھاتا ہے انسان کو اس کے حقیقی شرف و منزلت سے ہمکنار کر دیتا ہے۔

## آنسو کیا ہیں اور کیوں نکلتے ہیں؟

آنسوؤں کی کوئی زبان نہیں ہوتی اور پھر بھی یہ ایک داستان شادیتے ہیں

اگر یہ سہ ہوتے تو مظلوم کی زبان کون سمجھتا۔

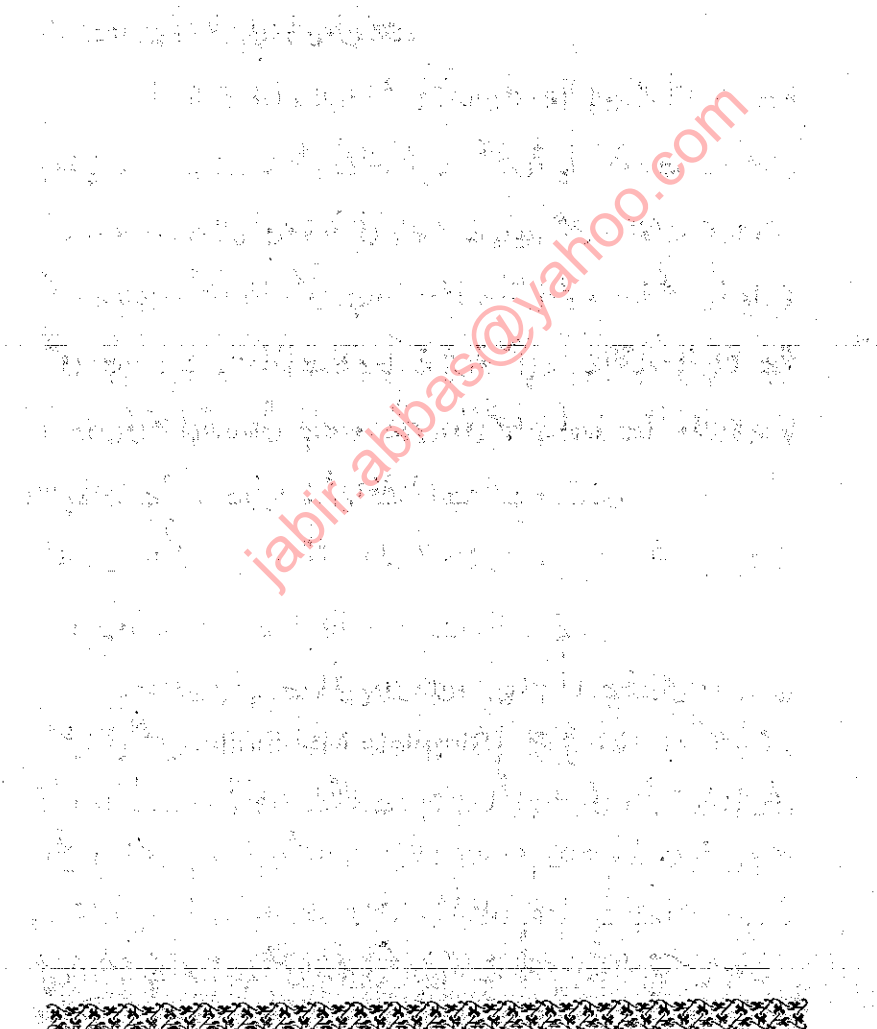
یہ آنسو اتنے کارآمد ہیں تو آخر بنتے کہاں ہیں جو انسان کے باطنی علامت کا پرده چاک کر دیتے ہیں میڈیبلکل کے نقطہ نظر سے دیکھیں تو یہ آنسو قدرت نے آنکھوں کے اندر غدو درکھے ہیں جن کو خدود مخفی کہا جاتا ہے یہ ایک نئیں اور شفاف رطوبت تیار کرتے ہیں جو آنکھوں کو ترکھتی ہے اور گرد و غبار اور میل وغیرہ سے آنکھ کو بچائے رکھتی ہے اور جب یہ احساسات بڑھ جاتے ہیں تو معنی پر بے اختیار دباو پڑتا ہے تو آنسوؤں کی جھٹڑی لگ جاتی ہے جو روکے ہیں روکی علم طب کی رو سے آنسوؤں کا بہر جانا اچھا ہوتا ہے جس سے دل و دماغ پر ایجھے اثرات مرتب ہوتے ہیں۔

غموں کے موقع۔ پررونا در حقیقت اظہار غم کا ایک ذریعہ ہے اس لئے ہم اپنے دلی جذبات کا اظہار زبان کے بجائے آنسوؤں کے ذریعہ کرتے ہیں۔

صدموں کی وجہ سے دماغی پردوں میں ورم پیدا ہو سکتا ہے جیسے طبی اصلاح میں سپل مین گیٹیس (Simple Meningitis) کہتے ہیں دعا اور ذکر حسین میں آنسو بہانے سے دماغ ہلاکا ہونے لگتا ہے۔ چنانچہ دماغی پردوں کی سوزش میں نمایاں کی واقع ہونے لگتی ہے اور جسم بڑا محبوس ہونے لگتا ہے اور جسم کے تمام رکوں میں خون پوری طرح گروش کرنے لگتا ہے اور ہمارے عضلات مکمل طور پر کام کرنے کیلئے آمادہ ہو جاتے ہیں اور ہم اپنے اندر بھیجتی اور پھر تی محوس کرنے لگتے ہیں۔ ڈاکٹر قاسم شفیع

جو کہ کلیفورنیا یو نیورٹی میں سوشیالوجی کے

پروفیسر کہتے ہیں کہم اور اندوہ کو دور کرنے کیلئے گریہ ایک ضروری شرط ہے اور آنسو اس کا حیاتی جزو ہیں رونے سے ہم داندوہ کا دباؤ دور ہو جاتا ہے اور جذباتی گھنٹن سے بخوبی محاجات مل جاتی ہے۔



## کیا حسینؑ کے غم میں رونا بزدی ہے؟

رونابزدی کا مظاہرہ ہے، قلب کی کمزوری کا اظہار ہے اور اس اعتبار سے  
چنان انسانوں کے شایان شان نہیں کہا جاسکتا!

اپنی مصیبت پر رونا بزدی ہے اس لئے دنیا اس کی مخالفت کرتی ہے۔ دوسرے کی  
 المصیبت پر رونا اور بے چین ہو جانا شرافت ہمدردی گذر قلب اور رحم کی مثال ہے اس  
لئے اس کی ہر شخص تعریف کرتا ہے اپنی مصیبت پر مسکرا دینا صبر و شجاعت کہلاتا ہے  
دوسرے کے مصائب پر مسکرا دینا شقاوت اور سکندل کا مظہر تصور کیا جاسکتا ہے۔

امام حسین علیہ السلام اپنی مصیبت پر رودیتے تو بزدل کہلاتے وہ مسکراتے  
ہوئے مصائب کا مقابلہ کرتے رہے اس لئے صابر اور شجاع کہلاتے۔ ہم حسینؑ کے  
مصائب پر حسین ابن علیؑ ایک انسانیت کے ہیر و سمجھ کروتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ شہید  
کر بلکی داستان سن کر گریہ وزاری کرنے سے ہمت و حوصلہ پیدا ہو جاتا ہے اور یہ ہمت  
و حوصلہ انسان میں ظالم کے خلاف قوت کا سبب بنتا ہے اور بزدل دلیر ہونے لگتا ہے۔  
شہادت حسینؑ میں مقصدیت ہے جو انسان کو عزم و استقلال کا سبق دیتی ہے جو ہمیں  
 بتاتی ہے کہ ناس اغدحالات میں بھی انسان کے قدموں میں لغوش نہیں آنی چاہیے۔

ذرا سوچئے تو اپنی مصیبت پر رونا تو بزدی ہے۔ اب اگر دوسروں کی مصیبت پر  
رونابی غلط مان لیا جائے تو اس کے مخفی یہ ہوں گے کہ قدرت کا وہ عجیب اور عظیم عظیم ہے  
آن کو کیا جاتا ہے۔ قطعاً یہ سودا اور بے کاری شے ہے اور قدرت نے ہماری آنکھوں میں

محبت کے جو موئی چھپا رکھے ہیں وہ دراصل ایک فل محبت ہے جو قدرت کے انجام دیا ہے۔ فطرت انسان کے خلاف کتنی بڑی بغاوت اقدرات پر لکنا پر ہونا ک ارازام ہے کاش کہ یہ زید کے ہوا خواہ غم کی انہیت کو سمجھ سکتے۔

## دائی غم

شہادت امام حسین کا ایک مقصد دنیاۓ انسانیت کو ایک ابدی و دائی غم  
عطاء کرنا بھی ہے امام سے زیادہ ماہر فطرت انسان کوں ہو سکتا ہے غفلت والا شعوری کا  
شکار ہونا انسانی فطرت ہے انسان ہے تھی غافل اور اس کی اس غفلت کو دور کئے کا واحد  
محرب نسخہ دل کو چوت دینا ہے کیونکہ یہ مسقت ہے کہ جس سے کوئی انکار نہیں کر سکتا کہ  
برے بر انسان اس وقت گناہ کی طرف مائل نہیں ہوتا جب اسے کسی قسم کا کوئی غم ہو۔  
مثلاً ایک فاسن ترین شخص کا بنا مر گیا ہو تو اس وقت برائی جس شکل انداز میں بھی ہواں  
کی ترغیب گناہ دے وہ گناہ نہیں کرتا اس کا دل ہی نہیں چاہتا اس وقت گناہ کرنے کو  
یعنی بات یہ سمجھیں آئی کہ انسان غفلت والا شعوری سے تباہی پڑ سکتا ہے جب اسے  
کوئی مستقل غم ہو۔ انسانیت کو ایک غم دیے کیلئے سرکاریدا شہداء نے کرپلائیں اپنا  
سب کچھ لانا دیا۔ امام حسین سے محبت کا یہ تفاصیل ہے کہ امام اور حکم امام کو اپنی جان، اپنے  
دل، اپنے ناموں اور اپنی اولاد خرض یہ کہ اپنی ہر چیز سے زیادہ عزیز سمجھا جائے۔

غم حقیقی کی پہچان یہ یہ کہ غم لاحق ہو تو انسان برائی کی طرف مائل ہی نہیں ہو  
سکتا غم شدید بھی لاحق ہوا اور گناہ بھی سرزد ہو جائے یہ فطرت کے خلاف ہے فطرت  
کے اصول کبھی بھجو ہیں بدلتے ان قوانین کو کبھی تغیر نہیں۔ امام حسین کا غم حقیقی یہ ہے کہ  
امام حسین کو روئے والے بزرگیت کے افعال (گانا جانا، شراب پینا، خلم و سم بدعتوں  
کو روایج دینا)، وغیرہ سے عملی طور پر کنارہ ش ہو جائیں اگر نہیں جتنا غم امام حسین بن  
علی ہو گا لازمی طور پر ہر برائی سے فتح جائیں گے۔ برائی انفرادی ہو یا اجتماعی برائی تو  
برائی ہی ہے اس کو ختم کرنا یا دور رہنا یعنی تھی حسین ابن علی کے۔

## امام حسینؑ پر گرید یا ایک مجھ ہے

اولاد سے بڑھ کر کوئی عزیز نہیں ہو سکتا فطرت نے جو تعلق اولاد کے ساتھ پیدا کیا ہے وہ دوسرے کے ساتھ ممکن نہیں لیکن یہاں مر جائے تو ماں باپ، بہن بھائی کے غم کی کوئی انتہا ہیں ہوتی وہ روتنے ہیں تو رضاپتے ہیں چیختے ہیں اور اپنے درد انگریز جملوں سے ہیں سے دوسروں کا لکیجہ بھی ہلا دیتے ہیں لیکن گرید یا دوچار دن سے زیادہ نہیں ہوتا اور ایک مدت کے بعد کوشش سے بھی یہ گرید نہیں آتا وہ صرف ایک ہلکی ہی آہ اور دبی دلی ہی سکی لے کر خاموش ہو جاتے ہیں چند سال گزر جائیں تو پھر یہ کیفیت بھی باقی نہیں رہتی ایسی حالت میں ہم یہ دیکھتے ہیں کہ چودہ سو سال کے بعد بھی لوگ امام حسینؑ پر روتنے ہیں، دھاڑیں مار بار کروتے ہیں بے بوش ہو جاتے ہیں۔

ماہر نفیات اس کو عقلی توجیہ پیش کرے میں ناکام رہے ہیں اس کی کوئی سائنسی فکر یا منطقی دلیل پیش نہیں کی جاسکتی ہماری عقل اس موقع پر جیران ہو جاتی ہے لیکن عقل منطبق، سائنس اور نفیات کے تمام اصولوں کو توڑ دیتے والا یہ واقعہ ساری دنیا میں ہر جگہ ظہور میں اتنا ہے اور محروم میں طول و عرض عالم میں ہر مجلس میں دیکھا جاسکتا ہے اسے مجھہ نہ کہا جائے تو کیا کہا جاسکتا ہے۔

علم النفس میں جذبات کے متعلق یہ اصول ہے کہ خوشی اور سرتوں کے جذبات میں کھویا رہنا چاہتا ہے اور تکلیف اور غم سے انسان دور بھاگتا ہے۔ سرتوں کے یہ احمد حیات ہے اس وجہ سے اس کو باتی رہنا چاہیے۔

غمنوں کو زندہ رکھنا حیات کیلئے مضر ہے اس سب سے انکوفا ہونا ضروری ہے  
لہذا یہ قطعی امر ہے کہ کوئی صدمہ دیرا نہیں رہ سکتا۔ مگر یہ کیسا غم ہے کہ چودہ سو سال ہو  
چکے ہیں پھر بھی کسی طرح کم نہیں ہوا بلکہ ہر سال ترقی ہی کرتا چلا جا رہا ہے۔

علم انسن کا اصول ہے کہ کسی شے یا امر کے متعلق کوئی جذبہ دوبارہ یکساں نہیں  
ہو سکتا بلکہ ہم ہوتا رہتا ہے ہاں اگر طول مدت ہو جائے وفرق محسوس ہو گا اور بالکل ہمیشہ  
کے لئے فا ہو جائے گا اس کی وجہ یہ ہے کہ محسوسات میں کوئی امر ایسا نہیں ہے جس کے  
احساس کے ساتھ نظام نرودیں میں جس کا مرکز دماغ ہے کسی قسم کی تحریک نہ ہوتی ہو یہ نرودی  
بار بار تحریک ہو جاتی ہے اور پھر تحریکات جو پیدا ہوتی ہے وہ ضعیف ہوتی  
ہیں ہاں اگر دو تحریکوں کے درمیان میں فصل کافی دے دیا جائے تو پھر اپنی قوت کے ساتھ  
تحریک ہو سکتی ہے لیکن پھر بھروسہ اور اسکا سے بکھر فرق رہا گا مثال کے طور پر کسی شاعر کی خی  
غزل یعنی جو لطف ہی بار آئے گا وہ دوسری بار نہیں آ سکتا اب غزل کی برداشتے تیرے  
روز پڑھا کجھ تو چند روز میں اثر بالکل جاتا رہے گا کسی خوش خانہ عمارت کو دیکھنے پہلی مرتبہ  
آپ کو دیکھ کر حیران رہ جائیں گے مگر بار بار دیکھنے سے فرحت اور استجابت کا اثر قطعاً  
رخصوت ہو جائے گا بھی حال غم والم کے جذبہ کی ہے کسی دردناک قصہ کا واقعہ کسی تاریخ  
میں پڑھئے اس کا جواہر پہلی مرتبہ قلب پر ہو گا وہ دوبارہ نہ ہو گا اگر روز وہی قصہ پڑھئے یا  
سنے تو کچھ اثر نہ ہو گا اب ان جملس کو ملاحظہ فرمائیں وہی قصہ ہے کہ روز وہ رہایا جاتا ہے  
ایام محرم میں دن رات میں دس دس مرتبہ اور یوں بھی ہر سال بھی میں بار بار ان ہی  
واقعات کو سننے اور روتنے چیختنے ہیں ہر ویسہ پیٹھیں ہیں، علم انسن کے چار اصول ایسے ملے  
ہیں جس کو یہ گریہ صاف بطل کر دیتا ہے۔

اول۔ محض کافی تصور کا اس زمانہ میں حال ہونا جو اور واقعات سے زیاد واس پر گری

کے واسطے مقید ہوگا۔

دوسرم۔ بقا اور دام کی تکلیف کے جذبہ کا محال ہے۔

سوم۔ شکر از پر کئی جذبہ خوشی کا ہو یا غم کا باتی نہ رہنا چاہیے۔

چہارم۔ اکثر حالات میں کسی نہ کسی سخت جذبہ کا تصادم لازمی ہے جس کو گریہ کا مانع ہونا چاہیئے۔

اگر قوانین فطرت میں سے کسی ایک میں بھی فرق ہو جائے تو اسے مجرہ کہیں گے۔ یہاں چار مختلف قوانین کا فرق اپنی آنکھوں سے دیکھتے ہیں اس کو مجرہ نہ کہیں تو اور کیا کہیں اور حقیقت بھی سمجھی ہے کہ وہ مجرہ ہے۔ یہ خدا کی جانب سے حسین کی مظلومیت کا انعام ہے یہاں آنسوؤں کی قیمت ہے جو حسین کے گھرانے کی خواتین کی آنکھوں میں لہرائے تھے لیکن شکر عمر سعد کے مظالم کے نتیجے میں دامن نک نہ آئے تھے۔

ہماری

عزاداری

ماضی

تاریخ حاضر

کے مظلوموں کے ظلم

کے خلاف بطور احتجاج

مظلوموں کی حمایت

و مصالحت میں ہے۔

## عزاداری کیا ہے؟

عزاداری حیات انسانی کا گرانقدر سرمایہ کا نام ہے۔

عزاداری فروغ انسانیت کیلئے موثر اور مقدس تحریک کا نام ہے۔

عزاداری دنیا کے حریت پسندوں کیلئے مشعل ہدایت کا نام ہے۔

عزاداری صلاح معاشرے کے قائم کرنے کا نام ہے۔

عزاداری کتاب و حکمت اور اخلاقی امور کو بڑھانے کا نام ہے۔

عزاداری طاغونی طاقتوں کا حلیہ و مکاریز کو عیاں کرنے کا نام ہے۔

عزاداری ناسیق و فاجر کو ووٹ سندھی کا نام ہے۔

عزاداری فکر عمل کی قوتیں کو ابھارنے کا نام ہے۔

عزاداری تزکیہ نفس اور روحانیت کو اچاگر کرنے کا نام ہے۔

عزاداری حق پسندی، باطل مغلقی، ایثار و قربانی، ثبات و استقلال۔

صداقت و شجاعت، راستگری، اصول پروری، صبر و صفا۔

اطاعت حق فکر دین جوش ایمانی پیدا کرنے کا نام ہے۔

عزاداری تحریم اور ظالمین کے خلاف آواز بلند کرنے کا نام ہے۔

عزاداری عزاداری استقامت، بصیرت، بیداری اور شعورگی درستگاہ کا نام ہے۔

عزاداری عزاداری زندگی کے تمام شعبہ جات کی بدعنویں و خرایوں کی اصلاح کرنے کا نام ہے۔

عز اداری مردہ ضمیروں کو زندہ کرنے کا نام ہے۔

عز اداری شریعت کی بنیاد کی بقا کا نام ہے۔

عز اداری آئندہ مخصوصین علیہم السلام سے والستہ ہونے اور ان پر ظلم کرنے والوں سے نفرت و بیزاری کا اظہار کرنے کا نام ہے۔

عز اداری معاشرے کو قدر و فساد کو سر سے پاک کرنے کا نام ہے۔

عز اداری دین میں داخل کرنے جانے والے انحرف اور خرافات کے خلاف مسلسل جدوجہد کرنے کا نام ہے۔

عز اداری کے دو حصے ہیں۔

☆ مصائب حسین ☆ مقصود حسین ☆

**مساٹب حسین** — حسین ابن علی مقصود الٰی کیلئے جدوجہد کرتے ہوئے جو مصیبین امام حسین علیہ السلام پر پڑی انکوں کو کریدہ و امام کرنے کا کام مصائب حسین علیہ السلام ہے۔

یہ گریہ وزاری اور ماتم انسان کا فطری تقاضہ ہے خداوند عالم نے ہمارے جنم کو ایسا ہی تجھیں کیا ہے کہ تم دنیا کے کسی بھی مظلوم کی داستان میں یا درود بھری فلم یا ڈرامے دیکھیں تو بے اختیار گریہ وزاری کرنے لگتے ہیں اور اس مظلوم سے ہمدردی، محبت اور حمایت کرنے کا احساس پیدا ہوتا ہے اور ظالم سے نفرت ہونے لگتی ہے۔

شقی، القلب یا ذمی مرتضی انسان کی مظلوم کی داستان سن کر یا ایسی فلم دیکھ کر اس کا دل مغموم نہیں ہوتا اور اس کے دل میں احساس و ہمدردی پیدا نہیں ہوتی۔

انسانوں کیلئے مصائب حسین! وہ راستہ ہے جو مقصود حسین مقصود الٰی کی راہ پر کامزی کرتا ہے۔ اگر آپ ذکر حسین سے مقصود حسین پر کامزی نہیں ہیں تو پھر اپے

گریہ و ماتم اور مجلس پر نظر ثانی کریں۔ کیا ہم معرفت سے گریہ و زاری کرتے ہیں یا  
نمیں؟ مصائب حسینؑ کا ذکر سن کر گریہ و زاری کرنے سے انسان میں خارجی حرکات  
کی مدد سے انسان اپنے اندر لا شعوری کی گہرا بیوں میں دبے ہوئے نقوش کو ابھار کے  
شعور کی سطح پر لے آئے اس طرح انسان میں ولی ثبت قوتیں ابھر کے معاشرے کی  
اصلاح کر سکے۔

محبنا حسینؑ! اپنے ضمیر کا ماحاسبہ کریں!!  
حسین ابن علی جو چاہتے ہیں۔۔۔ کیا وہ آپ بھی چاہتے ہیں جس سے وہ نفرت کر  
تے ہیں تو کیا آپ بھی اس سے نفرت کرتے ہیں؟

۔۔۔ کہیں ایسا تو نہیں کہ آپ فکر حسینؑ، مقصد حسینؑ کے خلاف عمل کر رہے ہیں؟  
حضرت امام حسینؑ یہ چاہتے تھے کہ

☆ امت جد کے امور کی اصلاح

☆ امر بالمعروف اور نهى عن المنکر کا احیاء

☆ امت مسلمہ کو انتشار و افراط سے نجات دلانا

☆ اپنے جد محمد ﷺ اور والد گرامی علی الرضی کی سنت و سیرت کی پیروی  
کی دعوت دینا۔

کیا آپ اپنے نفس اور اپنے معاشرے کی برا بیوں کی اصلاح اور اپنے  
کردار سے امت مسلمہ کو انتشار و افراط سے نجات دلوانے کی کوشش کر رہے ہیں؟

یاد رکھیں جو لوگ اختلافی مسائل پر گفتگو یا تقریب کر کے ملت اسلامیہ میں  
انتشار و افراط پیدا کرتے ہیں دراصل وہ یزیدیت کو کامیاب بنارہے ہیں اور پھر بھی کہہ  
رہے ہیں کہ تم یعنی ابن علی سے محبت کرتے ہیں۔ ابے ایزد، علامہ ذاکر اور علامہ یزیدی

ٹولے کے ابیجٹ ہیں جو شعہری کا الیادہ اور کملتِ اسلامیہ میں انتشار پیدا کر رہے ہیں اور ملتِ اسلامیہ کی علاقائی، اسلامی، مذہبی بنیادوں پر تقسیم کرنے کے مسلمانوں کی طاقت کو کمزور کرنا چاہتے ہیں۔

درactual مقصد حسینؑ کی راہ میں رکاوٹ پیدا کرنے والے بھی کم پڑھے لکھے

علامہ وڈا کرور باری ملا اپنی تقریروں میں مقصد حسینؑ کا کوئی ذکر نہیں کرتے بلکہ عوامِ الناس کو اپنے الفاظنوں و آوازِ اداکاریوں کے فریب میں پھنسا کر ان کی دولتِ ثبوت لیتے ہیں جیسے کہ امام حسن عسکریؑ کا ارشاد ہے:

امام حسن عسکریؑ نے لوگوں کی شاخت ایسے شایان طریقے سے فرمائی

ہے کہ ان لوگوں کی تصویر بالکل سامنے آجائی ہے اور معصوم کا ایک

ایک جملہ بالکل قبضہ بیٹھتا ہے۔ علماء میں سے ایک ٹولے بھی ہے جو

چارے دوستوں اور موالیوں سے بعض و عناد رکھتا ہے اور یہ ٹولے اس

پر تو قادر نہیں کہ حکمِ کھلاہمارانام لے کر ہماری قدح کرتے اور ہماری

برائی کر سکے (کیونکہ یہ ٹولے درتا ہے کہ ہمیں مولانی و اصل چہنم نہ کر

دیں) یہ ٹولے ہمارے کچھ علوم پڑھ لیتا ہے اور انہی علوم کی وجہ سے

ہمارے شیعوں اور موالیوں کے نزدیک قابلِ احترام ہیں جاتا ہے اور

جب دیکھتا ہے کہ ہمارے کم علم سادہ لوح شیعہ اس ٹولے کی عزت کر

نے لگے ہیں تو پھر یہ ٹولہ ہماری ذواتِ مقدسہ میں عیب و نقش دکھاتا

ہے اور ہمارے دوستوں کے شمنوں کے سامنے ہمارے عیوب بیان

کرتا ہے اور پھر اپنے قیاس و اجتہاد سے ان پر جھوٹے نقائص اور

عیوب کو بڑھا کر بیان کرتا ہے اور پھر اپنے قیاس

و اجتہاد سے ان پر جھوٹے نقائص اور عیوب کو بڑھا کر بیان کرتا ہے  
حالانکہ ہم ان نقائص و عیوب سے بمراہیں ہمارے سادہ لوح کم علم

شیعہ یہ سمجھ کر کہ یہ تولہ علم ریان کرتا ہے، اس کی باتوں میں پھنس

جلنے ہیں اور گمراہ ہو جاتے ہیں اور یہ تولہ ان بیچاروں کو گراہ کر لیتا ہے

۔ یہ تولہ ہماری کم علم سادہ لوح شیعوں کیلئے شکری یزید ضرر رہا ہے

حس نے حسین ابن علی اور ان کے اصحاب پر ظلم کیا تھا۔ کیونکہ یہ تولہ

سادہ لوح کم علم شیعوں کی رو رہیاں بھی سلب کر لیتا ہے اور ان کا

مال لوٹ کھسوٹ لیتا ہے یہی تولہ، علماء سو ہے۔ یہی تولہ ہمارے

موالیوں سے بغرض و عناد رکھتا ہے اور انہیں اپنے دام میں پھسانے

کیلئے یہ کہتا ہے کہ ہم تو اہلیت سے محبت رکھتے ہیں اور ان کے

دشمنوں سے عداوت رکھتے ہیں یہی تولہ بھیں بدل کر (یعنی ہمارے

دوست بن کر) ہم علم شیعوں کے دلوں میں شک و شبهہ داخل کر دیتا

ہے (جس کے بعد وہ بیچارے الجھنوں میں پھنس کر ہماری عظمت و

شان پر ایمان و یقین سے محروم ہو جاتے ہیں) اور یہی تولہ انہیں

گمراہ کر دیتا ہے اور حق صریح و حاصل سے ان بیچاروں کو روک دیتا

ہے۔

(حقائق الوسائل جلد اول صفحہ ۱۰) احتجاج طبری ص ۲۳۶

79

گرید و ماتم کا تحقیقی جائزہ

جائزہ کا تحقیقی ماتم کا گردانہ

## مقصد حسین بکلام حسین

حضرت امام حسینؑ کا اپنے بھائی محمد بن حنفیہ کے نام و صیت نام سے ظاہر ہے۔ حسین ابن علیؑ گواہی دیتا ہے کہ پروردگار عالم کے علاوہ اور کوئی لاٽ عبادت نہیں۔ وہ بے مش و بے مثال ہے۔ یہ حسینؑ گواہی دیتا ہے کہ محبوب اللہ خدا کے بندے اور اس کے رسول ﷺ ہیں وہ ذات حق سے دین لائے ہیں۔ بہشت و دوزخ اُلّی حقائق ہیں قیامت کا آنا برحق ہے اور اس میں کسی تمم کا شک نہیں کیا جاسکتا۔ خداوند عالم اس دن ان مردوں کو زندہ کر کا جو عرصہ سے قبروں میں دفن ہیں۔

میں حسینؑ ابن علیؑ فضل و فداء، ظلم و ستم اور سرخی کیلئے گھر بار جھوٹ کرنیں جا رہا ہے۔ اس تحریک سے میرا مقصد صرف اتنا ہے کہ میں امت جد کے امور کی اصلاح کروں۔ میں چاہتا ہوں کہ امر بالمعروف اور نبی عن المکر کا احیا کروں، امت مسلمہ کو انتشار و افتراق سے بجات دلاؤں۔ اپنے چیزِ مصطفیٰؐ اور اپنے والد گرامی قادر علی المرتضیؑ کی سنت و سیرت کی پیروی کی دعوت دوں اور جو کوئی میرے مقاصد کی پیروی کرتے ہوئے اس دعوت پر لیکر کہے تو اس کے لئے یہ بہت بہتر ہے اور خداوند عالم قبولیت حق کیلئے سزاوار ہے۔

(بخار جلد ۲۲ صفحہ ۳۳۶)

امام حسینؑ نے وارڈ کر بلاؤ نے سے قبل "بیدضیہ" کے مقام پر اپنے

ما تھیوں اور حرب کی زیریں کشکروں سے خطاب میں فرمایا۔

اے لوگو! رسول ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ جو کوئی ایسی حکومت دیکھے جس نے ظلم و جور کو اپنا شعار بنا لیا ہو، قوانین الٰہی میں تجاوز کرتی ہوں خدا نے بزرگ و برتر کے ساتھ کئے ہوئے عہد و پیمان کو درہم برہم کر رہی ہے۔ سنت رسول ﷺ کے برخلاف عمل پیرا ہو اور خدا کے بندوں کے ساتھ ظالمانہ و جابرانہ رویہ اختیار کئے ہوئے ہو۔ تو اس پر واجب ہے کہ وہ اپنے گفتار و کردار سے اس کے ظلم و ستم اور گناہ کا سد باب کرنے کی کوشش کرے۔ جو کوئی یہ فرض پورا نہ کرے تو خداوند قدوس کو یہ حق حاصل ہے کہ وہ اس شخص کو اس حکومت کے ارکان کے ساتھ عذاب میں بٹلا کر دے۔

پھر ارشاد فرمایا: چنان لوک کی پی لوگ (یزید اور اس کے معاویین) شیطان کی پیروی کر رہے ہیں اور اس کو ترک کرنے پر آماما دہنیں ہیں۔ انہوں نے اطاعت خداوندی سے منہ موز لیا ہے۔ اس کے احکام کو کوئی اہمیت نہیں دیتے اور کھلمن کھلادین اسلام کو تباہ و برداشت کر رہے ہیں۔ انہوں نے اللہ تعالیٰ کی متعین کردہ حدود سے تجاوز کیا ہے۔ عوام کے خزانے اور مسلمانوں کے مال و دولت کو اپنے لئے مخصوص کر رکھا ہے۔ محرومتوں کو انہوں نے حلال قرار دے لیا ہے اور خدا نے جو کچھ حلال قرار دے لیا ہے اور خدا نے جو کچھ حلال قرار دیا ہے اسے حرام کر لیا ہے۔ تمام مسلمانوں میں سے میں اس کام کیلئے بہترین ہوں کہ ان براہیوں کے سد باب کیلئے کمر بستہ ہو جاؤں۔

(تاریخ طبری جلد ۲ صفحہ ۳۵۴)

قرآن کریم میں ارشاد باری ہے۔

”حدود الٰہی سے مجاوز کرنے والوں کی اطاعت نہ کیونکہ یہ لوگ ہیں جو  
روئے زمین پر فساد برپا کرتے ہیں اور اصلاح نہیں کر سکتے۔“

(اشراء ۱۵۲-۱۵۳)

ایک اور جگہ ارشاد باری ہے۔

”جو لوگ بھی بندگاہ خدا پر ظلم و ستم کرتے ہیں اور زمین میں ناچن قشود  
فساد برپا کرتے ہیں۔ ان لوگوں کے خلاف آواز بلند کرنا ہر شخص کا  
فریضہ ہے۔“

(شوری آیت ۳۶)

حضرت امام حسینؑ کی تحریک مقصد حکومت کے تمام شعبوں میں سنت چیز  
کا احیاء اور پدغتوں کا خاتمه تھا۔

ہمارا گریہ دام تم۔۔۔۔۔ ان باشنا ہوں اور حکمرانوں کے خلاف احتجاج میں ہے  
جو یزیدی صفت اور بے راہ رویوں کا شکار تھا اور شراب و معشووق کوڑک نہیں کرتے۔  
ماضی کے یزیدی پر تمام مورخین متفق ہیں کہ یزید ہرگز حکومت و سلطنت کی ذمہ داریوں  
سے عہدہ برآ ہونے کے قابل نہ تھا۔ اس کی زندگی عیش و عشرت اور خواری میں گزرتی  
تھی اس کی رات شراب کی صستی میں اور دن حالت خمار میں گزرتا تھا اس کی زندگی کا  
مقصد شراب شباب کے سوا کچھ نہ تھا۔ حسین لکھتے ہیں کہ:

”وَكُلِّي لِهُوَ لَعْبٌ اَوْ فُسْقٌ وَفُجُورٌ سَنَةً اَكْتَاتَا تَهَا“۔

علی ڈوڈ فرزند صفحہ ۲۴۲

## حسین علیہ السلام کی نظر میں یزید

امام حسین علیہ السلام کا خط معاویہ کے خط کے جواب میں جس میں ارشاد فرماتے ہیں جو کچھ تو نے یزید کی لیاقت اور امت اسلامی امور چلانے کی الہیت کے بارے میں لکھا ہے وہ معلوم ہو گیا۔

اے معاویہ تو لوگوں کو یزید کے بارے میں دھوکہ دینا چاہتا ہے گویا کہ کسی ایسے شخص کا تعاف کر رہا ہے جو لوگوں کی لگا ہوں سے پوشیدہ یا غائب ہو جائے لوگوں نے دیکھا ہی نہ ہو یا اس کو صرف تو ہی جانتا ہوا یا ہرگز نہیں ہے۔ بلکہ یزید نے خود اپنے آپ کو پہنچایا ہے اور اپنا پیغما بر فاش کر دیا ہے۔ یزید کا تعاف کرانا ہے تو یوں کرو کہ یزید کتوں سے کھیلنے میں معروف رہئے والا ایک ابو الہوس آدمی ہے اور اپنا پیغما بر وقت را گ اور گنگ اور رُض و سرور کی حفاظوں میں گزارتا ہے۔ یزید کا ایسا تعاف کرو اور اس کے علاوہ سچی حاصل نہ کر۔ (الاما مہ والیسیہ جلد اول صفحہ ۱۹۵)

ایک جگہ امام حسین نے فرمایا:

یعنی اگر امت اسلامیہ یزید یے حکمران سے دوچار ہو  
نا کے تو اسلام کا خدا حافظ ہے۔ مشیر الاززان صفحہ ۱۲۷

ایک اور جگہ آنے فرمایا:

یزید ایک شراب خور انسان ہے جو نفس متحرمه کا قاتل ہے  
مجھ جیسا تجھ جیسے کی بیعت ہرگز نہیں کر سکتا۔

(لعل المطوف صفو)

اس وقت مسلمانوں کی معاشرتی، سماجی اور ثقافتی حالت اس حد تک پہنچ چکی تھی کہ اطاعت خلیفہ کو دین بھتھتے تھے اور خلیفہ ایسا تھا کہ جو اپنے عمل کے ذریعہ واضح کر رہا تھا کہ اسلام باطل ہے۔

اس لئے امام حسینؑ بیان کرنے کی کوشش کرتے رہے کہ خلیفہ کے خلاف قیام ممکن ہے اس کی اطاعت لازم نہیں۔

کیونکہ امام حسینؑ سید الشہداء اوصیاء پیامبر اسلام میں سے تھے ان کا اصل فریضہ شریعت اسلام کی حفاظت تھا۔

کیا ہمارے دور کے حکمران ایسے تو نہیں ہیں جو شراب شباب راگ و رنگ اور قص و سرور کی مخالفین سجا تے ہیں اور نیک لوگوں پر ظلم و ستم کرتے ہیں ان کی دولت سے عیش و عشرت کرتے ہیں؟

ایسے افراد کو ووٹ نہ دیاں اور ان کے خلاف آواز بلند کرنا تاہی قرآن الحکیم اور حضرت امام حسینؑ ابن علیؑ ہے۔

ارشاد قرآن کریم ہے کہ!

اور ہم نے تو جس بستی میں جو بھی آگاہ کرنے والا بھیجا،  
وہاں کے عیش و عشرت میں پڑے (آسودہ حال) لوگوں  
نے یہی کہا کہ جس چیز کے ساتھ تم بھیجے گئے ہو، ہم ان  
کے ساتھ کفر کرنے والے ہیں۔

(سورة سباء آیت ۳۲)

پس تم سے پہلے والے زمانے اور نسلوں کے لوگوں میں  
سے ایسے صاحبانِ عقل کیوں نہ پیدا ہوئے جو لوگوں کو  
زمین میں فساد پھیلانے سے روکتے، علاوہ ان چند افراد  
کے جنہیں ہم نے نجات دے دی اور ظالم لوگ تو اپنے  
عیش کے ہی پیچھے پڑے رہے اور یہ سب کے سب مجرم  
تھے اور آپ کے رب کا کام یہ تھیں کہ کسی بنتی کو ظلم کر کے  
تباہ کر دے، جبکہ اس کے رہنے والے اصلاح کرنے  
والے ہوں۔

(سورہ ہود آیت نمبر ۱۱۶-۱۱۷)

ہمارا گریہ و مامن۔۔۔ ان کے علم میں ہے جو اسلامی قانون کی حفاظت کرتے ہوئے  
شہید کو گئے۔

امل بصرہ کے نام امام حسین علیہ السلام کا خط  
حسین ابن علی ایک نمائندے کو خط دیکھ تھا رے پاس بھیج رہا ہوں اور تمہیں  
کتاب خدا اور اتباع سنت پاک رسول ﷺ کی دعوت دے رہا ہوں، کیونکہ سنت  
رسول ﷺ سرے سے ختم ہو چکی ہے اور اس کی جگہ خلاف سرع کاموں نے لے لی  
ہے۔ اگر تم لوگ میری دعوت پر لبیک کہوا اور میرے حکم پر سراط اعات کر کر دو تو سعادت  
و نجات کی راہ پر لے چلوں گا۔

تاریخ طبری جلد ۲ صفحہ ۲۲۶

کامل ابن اثیر جلد ۳ صفحہ ۲۹۸

ارشاد حضرت امام حسینؑ ہے کہ

خدا نے جو بچھے عالی قرار دیا ہے اسے حرام کر لیا ہے۔

تاریخ طبری جلد ۲ ص ۳۰۲

ہمارا گریدہ و ماتم۔۔۔ ان لوگوں کے احتجاج میں ہے جنہوں نے عوام الناس کو  
کفر و کور و حانیت سے بٹا کر مادیت کی طرف گامزن کیا جس کی وجہ سے لوگوں میں  
حرص لائق طبع اور اقتدار کی ہوئی کی بنا پر صاحب انسانوں کو اعیت دیکر شہید کیا۔  
ارشاد حضرت علی علیہ السلام۔۔۔

☆ وہ گھانے میں ہے جو دنیا ہی میں مشغول رہا اور آخرت کا حصہ کھو بیٹھا۔

تجلیات حکمت ص ۱۸۷

☆ حد و بخلاف کے پچھے کونکر یا تقویٰ کو تباہ کر کر جنم میں واٹھی کر دیتا ہے۔  
☆ ہر چیز کا حق ہوتا ہے اور برائی کا حق حد و بخلاف ہے۔  
☆ کثرت حوصلے پر مذکوب کو بد بخت کر دیتی ہے اور اپنے اطرافیوں کو بارداتی ہے۔

تجلیات حکمت ص ۱۳۳

☆ حرص کے ہوتے ہوئے حرام سے اجتناب نہیں ہو سکتا۔

تجلیات حکمت ص ۱۳۱

ارشادات حضرت امام حسین علیہ السلام

تم صرف اس لئے ہی رہے خلاف رہے جو کہ تمہیں نبی امیہ نے دنیا کے حرام  
مال کا ایک معمولی حصہ دے دیا تاکہ تم ذلت کی زندگی پر سر کرو۔ حالانکہ میں کوئی چھوٹا گناہ  
بھی نہیں کیا۔ وائے ہائے ہوم پر کتنے ہم سے دوسری اختیار کی اور ہم کو چھوڑ دیا۔

اعیان الشیعہ اول ص ۱۵۵

جان لوکہ یہ لوگ شیطان کی پیروی کر رہے ہیں اور اس کو ترک کرنے پر آمادہ نہیں  
انہوں نے اطاعت خداوندی سے منہ موزیل یا ہے۔

تاریخ طبری جلد ۲ ص ۳۰۴

شہر جب امام حسینؑ کو شہید کرنے کیلئے آگے بڑھا تو امام نے فرمایا:  
تو جانتا ہے کہ تو کے قتل کر رہا ہے؟

اس نے جواب: ہاں ہاں! میں پوری طرح آپ کی معرفت رکھتا ہوں۔ میں جانتا ہوں کہ آپ کی ماورگرامی فاطمہ زہرا سید النساء العالمین، پدر گز و گوار علی مرتعش اور آپ کے بعد مجھ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ یہ جانتے ہوئے میں آپ کو قتل کرنے آیا ہوں۔“  
امام نے فرمایا: والے ہو تھوڑے پرکتوں طرح میری معرفت رکھتے ہوئے بھی مجھے قتل کرتا ہے

اس نے کہا:

”یہم آپ کو قتل کر کے بزری سے منصب اور انعام لیں گے۔“

امام نے شر سے پوچھا کہ:

چھے میرے جد کی شفاقت زیادہ پسند ہے یا بزری کا انعام و کرام؟

تو اس ملعون نے جواب دیا کہ:

”بزری کی طرف سے ملنے والا انعام و کرام مجھے آپ کے جد کی شفاقت سے زیادہ مجبوب ہے۔“

النصار حسینؑ ص ۲۲۶

ابن زیاد نے عمران سعد کو ایک پرواہ لکھ کر دیا کہ اس کو اس کی کارکردگی کے صد

میں ”حکومت“، ”عطائیکی“ جاتی ہے۔ وہ ”ترے“ کی طرف جانے کی تیاریوں میں

مشغول تھا اور شکر بیٹھا کہ اس اثناء میں امام حسینؑ کر بلایں دارد ہوئے۔  
ابن زیاد نے عمر سعد سے کہا کہ پہلے کر بلایا کہ حسینؑ کے مسئلے سے فارغ ہو  
لے، پھر ”رے“ کا رخ کرنا۔ اس پر عمر سعد نے کر بلایا جانے سے مذمت چاہی تو عبید  
الله ابن زیاد نے کہا۔

اگر تم یہ کام کرنے سے انکار کرتے ہو تو وہ پروانہ جس میں تم سے حکومت ”رے“  
رے“ کا وعدہ کیا گیا ہے مجھے واپس کر دو۔

عمر سعد خود کو حسینؑ کے قتل میں ملوث کرنا نہیں چاہتا تھا لیکن حکومت ”رے“  
کی چاہت نے اسے تذبذب میں بھیلا کر دیا۔ اس نے ابن زیاد سے مهلت طلب کی  
تاکہ اس ۳۳ پر غور کر سکے۔ پھر اپنے عزیزوں سے اس سلسلے میں مشورہ طلب کیا تو اس  
کے بعد نجیب حمزہ ابن مغیرہ شعبہ نے کہا:

”اے عم! میں تمہیں خدا کی یاد لاتا ہوں۔ حسینؑ کے قتل سے اپنے دامن کو  
بچاؤ درنہ گنہگار ہو جاؤ گے۔ تمہارے لئے مال دنیا سے محروم کو کر من اس سے کہیں بہتر  
ہے کہ حسینؑ کے خون سے اپنے ہاتھ رنگ کر قیامت میں مختار ہو۔“

لیکن حکومت ”رے“ کی محبت نے عمر سعد کو اس بصیرت کو قبول کرنے سے  
باڑ کھا۔ چنانچہ اس نے حمزہ ابن مغیرہ شعبہ کو جواب دیا۔ میں اس مسئلے پر سوچوں گا۔۔  
اس کے بعد اس نے تمام رات تذبذب کے علام میں گزاری اور صبح اٹھ کر  
جو فیصلہ کیا وہ اس کے ان اشعار سے ظاہر۔ اشعار کا ترجمہ پیش خدمت ہے۔

”خدا کی قسم میں نہیں جانتا اور میں جیران ہوں۔ میں اپنے معاملے میں دو  
خطروں کے موڑ پر کھڑا ہیجرا اور سر گردال ہوں۔ کیا میں سلطنت رے کو چھوڑوں جب کہ  
وہ میری آرزو ہے؟ یا حسینؑ کو قتل کر کے شقی ہو جاؤں جب کہ حسینؑ میرے ابنِ عم ہیں؟“

حوادث بہت سگین ہیں۔ اپنی جان کی قسم ”رے“ کی حکومت میری آنکھوں کی ٹھنڈک ہے حکومت ”رے“ کا سودا نقد ہے جب کہ حسینؑ کے ساتھ دینے کا اجر ادھار۔ کون عاقل نظر کو چھوڑ کر ادھار کا سودا کرے گا؟ خدا میرے گناہوں کو بخش دے گا چاہے میں پورے جن و اُس کے گناہوں کو لے کر اس کے رو روا جاؤں۔ لوگ سکتے ہیں کہ خدا نے جنت و جہنم پیدا کی ہے۔ اور قیامت میں مجرموں کیلئے طوق وزنجیر ہیں۔ اگر لوگ سچ کہتے ہیں تو میں مرنے سے دوسال پہلے خدا سے توبہ کرلوں گا اور اگر یہ جھوٹ ہے تو دنیا کی حکومت تو مجھے مل ہی گئی۔

امعاظی اس بطین جلد اول صفحہ ۱۳۰/۲

آپ نے دیکھا جب انسان کی عشق پر حرص، لائق اور طبع کا غلبہ چھا جائے تو وہ آئندہ معصومین علیہم کی معرفت رکھتے ہوئے بھی زہر یا تلوار سے شہید کرنے سے بھی گریز نہیں کرتا جیسے لائق کی بناء پر امام حسنؑ کو ان کی بیوی جعدہ بنت اشعث بن قیس نے زہر دے دیا اسی طرح عم ابن سعد نے حکومت رے کے لائق میں رسول اللہ ﷺ کا گھرانہ جاڑ دیا۔

مسلمانوں کو چاہئے کہ وہ حرص و لائق اور طبع نکال باہر چھینکیں۔ اگر یہ حرص اور لائق بڑھ جائے تو وہ چند سکوں کی خاطر وقت کے یزید یوں کا ساتھ دیتے ہوئے بھی مظلوموں اور مومنین کرام پر فلم و ستم اور قتل کرنے سے بھی گریز نہیں کریں گے۔ ہمارا گریہ و ماتم۔۔۔ ان مظلوم عوام کیلئے جو حکومت کی غلط معاشی پالیسیوں کی وجہ سے مظلوم عوام غربت کی آگ میں جل رہے ہیں۔

جیسا کہ حضرت امام حسین علیہ السلام کے ارشادات سے ظاہر ہوتا ہے۔

☆ قوم کے اندر ہے، بہرے اور غریب کسان شہروں میں لاوارث بن گئے ہیں۔ لیکن ان کی حالت راز پر کوئی رحم نہیں کرتا۔

- ☆ گزروں اور جنگجوں کے حقوق کو بالکل فراموش کر دیا گیا ہے۔
- ☆ بیت المال میں موجود عوام کی دولت، عوام کی معاشی مشکلات دور کرنے میں صرف ہونی چاہئے۔
- ☆ عوام کے خزانے اور مسلمانوں کے مال و دولت کو (حکمرانوں) نے اپنے لئے خصوص کر رکھا ہے۔
- ☆ ملک ایسے ظالموں کے ہاتھوں میں ہے جن کا کام صرف اور کھوٹ کرنا ہے۔

### تحف العقول

امام حسین علیہ السلام نے امت مسلم کی معاشرتی مشکلات حل کرنے اور اسلامی معاشی و معاشرتی عدل کو راجح کرنے کیلئے میدان میں نکلے تھے۔

آپ سوچئے کہ --- کیا آپ کے دور میں بھی ایسے حالات ہیں؟ تو آئیے دین اسلام اور دنیا کے مظلوموں کی خاطر محمدی، علوی اور سعیٰ کردار کو مشتمل راہ بنائیں۔

ہمارا گریہ و ماتم۔۔۔ ان افراد کے احتجاج میں ہے جو انسانی حقوق کا نفرہ بلند کرتے ہوئے انسانیت کا خون پیار ہے ہیں۔ جیسا کہ ارشادات حضرت امام حسین ہیں۔

☆ تمام سلطنت اسلامی ان کے دستِ تصرف میں ہے امت مسلم ان کی غلام ہو کر رہ گئی ہے اور اپنے حقوق کی حفاظت سے قاصر ہے اس طالب و سرکش گروہ کی دشمنی دار سے کوئی گزرو اور غریب انسان محفوظ نہیں وہ مالک کائنات خدا یعنی عز و جل اور آخرت پر ایمان نہیں رکھتے۔

انہیں لوگوں کی اصلاح اور فلاح و بہود سے کوئی غرض نہیں ہے۔  
وہ خدا کے بندوں کے ساتھ ظالماں و جاہل ائمہ و پیر انتیار کے ہوئے ہیں۔

### تحف العقول

اقوام تحدہ ادارہ اور امریکہ ایسا ملک ہے جس کے بارے میں حضرت امام حسینؑ کے ارشادات بالکل فٹ بیٹھے ہیں۔

ہمارا اگر یہ ماتم ۔۔۔ ان لوگوں کے احتجاج میں ہے جو مسلمانوں کے اتحاد کو پارہ پارہ کرنے کی خاطر عوام الناس میں لسانی، علاقائی، مذہبی نفرتیں پھیلائے ہیں، فتن و غارت کر کے اپنے آقاوں کی خوشبو دی کا حصول چاہتے ہیں۔

ارشاد و خداوندی ہے:

”جو لوگ بھی بندگان خدا پر قلم و سم کرتے ہیں اور زمین پر ناخن فتنہ و فساد پر پا کرتے ہیں۔ ان لوگوں کے خلاف آواز بلند کرنا ہر شخص کافر یہ رہے۔“

(سورہ شوریٰ آیت ۲۲)

ارشادات حضرت علی علیہ السلام ہے۔

شیطان تھہارے مسکون اجتماعات میں تفرقہ کے ذریعہ قدر و فساد پیدا کر دیتا ہے۔

تفرقہ الیں باطل شیوه ہے بھلوہ وہ کہتے ہی زیادہ ہوں اور اتحاد و مام آئنگی الیں

حق کا طریقہ ہے اگر چوہہ کم ہی کیوں نہ ہوں۔ (تجلیات حکمت ص ۳۷۵)

بہترین سیاست عدل ہے۔

کمزوروں کو اپنے عدل سے مایوس نہ کرو۔

(تجلیات حکمت ص ۳۱۸)

ارشادات فاطمہ زہرا علیہ السلام ہے:

خداوند عالم نے لوگوں کو زندگی کرنے کیلئے عدالت کو قرار دیا۔

# سچیل سکھیہ

گریٹ فلم کا تخفیف جائزہ

92

یاد رکھیں !! غیر عدل حکومتیں معاشرے میں فساد فی الارض پیدا کرتی ہیں جس کی وجہ سے عوام الناس کے دلوں میں نفرتیں اور دوریاں پیدا کرتی ہیں۔

عادل حکومتوں کی وجہ سے عوام الناس میں محبتیں قائم رہتی ہیں فتنہ و فساد کا خاتمہ ہو جاتا ہے اور امن و امان قائم رہتا ہے مظلوم اور ظالم میں انصاف و دادخواہی کی حدود مقرر ہوتی ہیں اور زیر دستوں کی زبردستیاں، سرکشیاں ختم ہو جاتی ہیں۔  
بہر حال قرآن کریم پیغمبروں کا ہدف اور مقصد، معاشرہ میں عدالت کا قیام بتلاتا ہے۔

یقیناً، ہم نے اپنے پیغمبروں کو محلی ولیمیں دے کر بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان نازل فرمایا تاکہ لوگ عدل پر قائم رہیں۔ (سورۃ العد یہ آیت ۲۵)

جب انہیاء ایسا ہدف و مقصد رکھتے تھے تو ان کے وارث آئمہ مخصوص میں علیہ السلام وہی ہدف اور مقصد رکھتے ہیں جو لوگ اجتماعی عدالت کو نیست و نابود کرنا چاہتے تھے یقیناً انہیاء اور آئمہ ان کی خالفت کرتے تھے۔

ہمارا گریہ و ماتم۔۔۔۔۔ ان افراد کے احتجاج میں ہے جنہوں نے اسلام قبول کر نے کے بعد اپنے کفار بزرگوں کے خون کا انتقام میں صالحین افراد کو شریک کیا۔ جیسا کہ ابو الحسن کہتے ہیں کہ جب حسینؑ خیام اہل بیتؑ سے آخری ملاقات کے بعد نکلے اور شکر ابن سعد کے مقابل آئے تو آپؑ نے ان سے مخاطب ہو کر فرمایا۔

”تم میرے خلاف جنگ کرنے پر آمادہ ہو؟ کیا میں نے دین میں کوئی تخفیف کی ہے؟ کیا میں نے سنت پیغمبر ﷺ کے خلاف کوئی کام کیا ہے؟

تو شکر کی طرف سے جواب ملا:

”ہم آپ سے اس لئے جنگ کرتے ہیں کہ آپ سے اپنے آباؤ اجداد کا انتقام لیں کہ

جنہیں آپ کے پدر بزرگوار علی ابن ابی طالب نے قتل کیا تھا۔

معالیٰ استبلین جلد ۲ ص ۱۳

ابن شہر آشوب اور بخار الانوار میں تحریر ہے کہ جب لشکر ابن سعد کے سپاہی ایک ایک کر کے امام ظلموم کی مقابل آ کر واصل جہنم ہوتے رہے تو لشکر میں سے کسی نے پکار کر کہا: ”وائے ہو تم پر! کیا تمہیں نہیں معلوم کہ تم اس کے ساتھ جنگ کر رہے ہو کہ جوانز عابصلین اور عربوں کے قاتل علی ابن ابی طالب کا میٹا ہے؟ اس پر اس طرح بھی غالبہ پاسکو گے جب تک اس پر ہر طرف سے مل کر حملہ نہ کرو۔“

مقتل حسین از عبد الرزاق مقرر ص ۳۲

چنانچہ سب نے مل کر امام حسین علیہ السلام پر ہر طرف سے تیر و تیر اور پتھروں سے حملہ کیا۔ ہر حال یہاں جو نکتہ توجہ طلب ہے وہ یہ ہے کہ امام حسینؑ کو قتل کرنے کیلئے لوگوں کے جنبہ انتقام کو پڑھ کرایا گیا گویا وہ بدر و شیخ میں قتل ہونے والے اپنے کافروں مشرک اباً اجداد کا انتقام علیؑ کے فرزند حسینؑ سے لینا چاہتے تھے جیسا کہ حمید ابن مسلم کہتا ہے کہ

”جب امام حسینؑ کا سر اقدس ابن زیاد کے سامنے لا یا گیا تو سر حسینؑ سے کھیتے ہوئے کہا کہ: ”اے حسینؑ! یہ دن بدر کے دن کا انتقام میں ہے۔“

النصار حسین ص ۳۶۳

مروان بن حکم نے جب سر حسینؑ کو دیکھا تو یہ شعر پڑھا جس کا ترجمہ مندرج ذیل ہے۔  
”میں نے اپنے بزرگوں کے خون کا بدله لے لیا۔ میرا قرض ادا ہو گیا اور میرے دل کا درد خون حسینؑ سےشفایا ب ہو گیا۔“ مقتل حسین از عبد الرزاق مقرر ص ۳۵۹

بہر حال وہ لوگ حسینؑ ابن علی علیہ السلام سے بغض و کینہ اور دیرینہ عداوت و معاویہ کی وجہ سے

ان کے خون کے پیاس سے تھے، آپ کو شہید کر کے تاریخ انسانیت کی پیشانی پر ایسا یہ  
دار غلگادیا جو مٹائے نہ مٹ سکے گا۔

ہمارا گریہہ و ماتم۔۔۔ ان حکمرانوں کے احتجاج میں ہے جو کہ مقدس خواتین کو  
بے بجا ب کر کے تعییت اسلام کا مزار اڑاتے ہیں۔

یزیدیت نے رسول خدا کی مقدس نواسیوں اور خواتین کی چادریں چھین کر  
اسلامی تعلیمات کا مزار اڑایا ہے اور فعل حرام کو انجام دیا ہے۔  
یاد رکھیں احضرت امام حسین علیہ السلام کی جان سوز شہادت کی بعد یزیدی ٹولے نے  
وحشیانہ حرکتوں کا ارتکاب کر رکھا تھا۔

اہل بیت ہوت فاطمہ کی آنکھوں کی ٹھنڈک کے خیموں کو  
غارت کرنے اور لوٹنے کیلئے چاروں طرف سے فوج بڑھی  
وہ اس ملٹے میں ایک دوسرے پر سبقت کرتے تھے خواتین  
کے سروں پر چادریں چھین رہے تھے۔ رسول زادیاں رو  
رتی تھیں اروا پسے عزیزوں کی جدائی پر آنسو بہاری تھیں

راوی کہتا ہے کہ فوج یزید نے اہل حرم کو خیموں سے باہر نکال دیا اور ان میں آگ لگا  
دی، عورتیں سرو پا برہنہ خیموں سے لکھیں تو دشمنوں نے انہیں اسیر بنا لیا۔

نفس المہوم صفحہ ۳۷۵-۳۷۶

بخار الانوار جلد ۲۵ صفحہ ۵۸

ذرا سوچو کہ رسول زادیوں کے پردے برچھیوں کی اُنی سے یزیدی فوج نے اتارے  
تھے۔ آپ کا پردہ۔۔۔ کس نے اتارا؟

بے پردگی یزیدی فعل ہے۔ اگر یہی فعل ہم انجام دیں تو؟  
پھر ہمارے فعل اور یزیدی فعل میں کیا فرق ہو گا۔

کل کا یزید بھی بے پردگی چاہتا تھا اور آج کا یزید بھی یہی چاہتا ہے۔  
کیا ہم بھی یہی چاہتے ہیں؟

جو چاہتے ہیں پھر۔۔۔ ہمارا گریڈ و ماتم۔۔۔ ان مردوں اور عورتوں کے  
احتیاج میں ہے جو اسلام اور عشق حسینؑ کے دعوے دار ہیں مگر اپنے عورتوں کو بے پردہ  
کر کے بازاروں میں گھماتے پھراتے ہیں اور پھر رسولؐ زادیوں کی بے پردگی پر  
روتے ہیں!!!!!!

اگر بے پردگی تعلیمات اسلام کا نداق ہے اور فعل حرام ہے تو پھر آپ بے پردہ ہو کر  
اسلام کا نداق کیوں اڑاتی پھرتی ہیں اور فعل حرام یزیدی کیوں انجام دیتی ہیں؟؟؟  
آ تو محمدؐ، علوی، حسینی اور زینبؓ ہیں۔

یاد رکھیں! اعصر حاضر کا یزید بے پردگی کو آزادی نہیں کا نام دیکھ رکھنے معاشر، سیاسی  
مفادات حاصل کرنا چاہتے ہیں۔۔۔ اور ہم با پردہ رہ کر ان کے عزم کو خاکستر کر دیں  
گے اور مشن اسلام و نسبت کو کامیاب بنائیں گے۔

کل نسبت نے ہمارے پردے کی حفاظت کی تھی اور آج ہمیں بھی اپنے پردے کی  
حفاظت کر کے نسبت کی سنت ادا کرنی ہے یہی نجات ہے یہی سعادت ہے۔

## تاریخ علم

علماء رنگ

سیاہ رنگ کا علم ---- اس وقت دنیا جہاں میں بطور احتیاج و سوگ اور مظلوموں کی  
حمایت کی علامت سمجھا جاتا ہے۔

سرخ رنگ کا علم ---- انقلاب لانے کی علامت ہے۔  
انقلاب کے معنی تبدیل کے ہیں، تبدیلی دو اقسام کی ہوا کرتی ہے۔

اول --- منقی دوئم --- ثبت

منقی تبدیلی ---- جو قانون قرآن الحکیم منت رسول اور تعلیمات آخر مخصوصین کے  
خلاف ہوں اسے منقی انقلاب کہتے ہیں۔

ثبت تبدیلی ---- جو قانون قرآن الحکیم منت رسول اور تعلیمات آخر مخصوصین کے  
عین مطابق ہوں اسے ثبت انقلاب سمجھا جاتا ہے۔

پیلا رنگ کا علم --- نفرت کی علامت سمجھا جاتا ہے  
پیلا رنگ کا علم --- اہل حق کے ہاتھوں میں ہوتی یہ برائی - ظلم و بت پرستی اور طاغوتی  
نظام سے نفرت کا اظہار کرتا ہے اس کو نفرت ثبت کہتے ہیں۔

پیلا رنگ کا علم --- اہل باطل کے ہاتھوں میں ہوتی یہ اچھائی، حق پرستی، خدا پرستی اور  
قانون الہی سے نفرت کا اظہار کرتا ہے اس کو نفرت منقی کہتے ہیں۔

سفید رنگ کا علم --- امن کی علامت سمجھا جاتا ہے۔

سبز رنگ کا علم --- خوشحالی کی علامت سمجھا جاتا ہے اسی طرح اور بھی رنگوں کی اپنی اپنی

علامات ہوا کرتی ہیں۔

آپ دیکھیں !!! کہ یہ سرخ، سیاہ، سفید، پیلا اور بزرگ و اعلیٰ علم معاشرے میں کسی قسم کی تبدیلی چاہتے ہیں ثابت یا نفی ان کے قول فعل سے ظاہر ہو گا۔

عربی میں علم کی جگہ ”رأیت“ اور ”لواء“ کی لفظ بھی استعمال کرتے ہیں لغوی اعتبار سے تینوں میں تھوڑا فرق ہے۔

ورایت اس پر چم کو کہتے ہیں جو برا ہو جو برا ہو اور زیرہ یا لکڑی پر لگایا

جائے اور جس میں یہ خصوصیت نہ پائی جائے اس کو ”لواء“ کہتے ہیں۔

مورخین نے لغویں کی تعریف سے اختلاف کیا ہے، مورخین کہتے ہیں کہ

آنحضرت نے رمضان 11 بھری میں جناب حمزہؑ کو جو پر چم عنایت فرمایا تھا اور اسی سال مسلمانوں کیلئے جو پر چم ترتیب دیا تھا اس کا نام ”رأیت“ تھا۔

سریرہ ابن ہشام در حاشیہ الروض جلد ۲ صفحہ ۵۶

جنگ موئہ میں تین شخص یکے بعد دیگرے علمدار ہوئے

(۱) حضرت جعفر طیارؑ (۲) زید بن حارثہ (۳) عبد اللہ بن رواحہ، یہ تینوں مجاہد اپنے فرائض کی ادائیگی میں شہید ہوئے۔

حضرت محمد ﷺ کے پر چموں ”علم“ کے رنگ بھی یکساں نہ رہے مختلف

جنگوں میں علیحدہ علیحدہ رنگ استعمال کئے گئے۔

بدر میں حضرت علیؓ کے علم کا رنگ زرد تھا

بدر میں حضرت حمزہؑ کے علم کا رنگ سرخ تھا

احدو خیبر میں سفید تھا

واقعہ عین الورده میں خاکی

جس وقت بدر میں انگر اسلام کی علمداری حضرت امیر گولی تو فوج السلام کے حصے بلند ہو گئے مسلمانوں نے آپ کے علم زیر سایہ دشمن پر حملہ کر دیا۔ اس جنگ میں حضرت علیؓ نے شجاعت و ولیری کا مظاہرہ کیا اور مشرکین کی شوکت و خست کو خاک میں ملا کر کھو دیا۔

جنگ احمد میں حضرت ختمی مرتبتؐ نے مصلحت جنگ کے پیش نظر علمدار انگر مصعب بن عیسیٰ کو بنا یا تا کرنے کا قبیلہ ”بنی عبد الدار“ آپ کا زیادہ سے زیادہ طرفدار بن سکے اور دوسری وجہ یہ تھی کہ مشرکین احمد کا پر جمداد رہ گئی اس قبیلہ سے تھا اس میں کوئی شبہ نہیں کہ آنحضرتؐ کے علمدار مصعب نے حق علمداری ادا کر دیا آخروقت تک علم کی حفاظت کرتے رہے جب دونوں ہاتھ قلم ہوئے تو سینہ سے علم کو گرنے سے روکے رہے لیکن جس وقت دشمن نے پشت پر نیزہ مارا اور زمین پر گرے تو علم زمین پر گرا جناب مصعب کی شہادت کے بعد آنحضرتؐ نے علم فوج حقیقی مستحق جناب امیر المؤمنین حضرت علیؓ کے حوالے فرمایا:

اسی طرح جنگ خیبر میں جب پے در پے دو روز دو جانے والوں کے ذریعہ شکست ہوئی تو مسلمانوں کے حصے پست ہو گئے اور یہودیوں کے حصے بلند ہذا آنحضرتؐ نے اس وقت فرمایا:

میں کل علم اس کو دوں گا جو خدا اور رسولؐ کو دوست رکھتا ہو گا اور خدا رسولؐ اس کو دوست رکھتے ہوں گے جب تک فتح نہ پائے واپس نہیں ہو گا۔

اس بیان سے ہزاروں گرد نئی مجمع میں بلند رہیں تاکہ پیغمبرؐ کی نظر اگر ان پر نہ پڑی ہو تو اب پڑ جائے لیکن سب کی آرزو نئی خاک میں مل گئیں جب آنحضرتؐ نے علم کو اس کے حقیقی حقدار وارث، امیر المؤمنین حضرت علیؓ کو سرمد فرمایا:

اسلامی جنگوں میں علم صرف اور صرف حضرت علیؓ کے ہاتھوں میں رہا کوئی جنگ ایسی نہیں ہے جس میں آپؐ کی شرکت نہ رہی ہو صرف ایک توک ہے جس میں آپؐ نے شرکت نہیں کی شاید عدم شرکت کی وجہ یہ رہی ہو کہ اس میں خون خرا بانیں تھا ورنہ اگر کہیں قتل و غارت ہوتی تو حضرت ختمی مرتب قطعاً آپؐ کو مدینہ میں نہ چھوڑتے۔  
صواتع محرقة صفحہ ۷۰

لیکن افسوس یہ جس نے اسلام کو سر کو اونچا کر دیا تھا پہلیں سال تک اس کا پھر یہ اپنارہا پہلی جنگ بار جنگ جمل میں آپؐ کے فور نظر محمد بن حنفیہ کو علم ملا تو انہوں نے کہا یہ رسول اکرمؐ کا علم ہے جو آج تک سرگوں نہیں ہوا ہے۔

محمد حنفیہ جنگ نہروان میں علم دار لشکر رہے اور اس جنگ میں بھی آپؐ نے اپنے فریضہ کو خوب اچھی طرح انجام دیا۔

دشت نیوا میں حضرت عباسؓ کے انتخاب کی صرف وجہ یہ تھی کہ امام حسینؑ کیلئے آپؐ دوسروں کی بہ نسبت وفادار ترین فرد تھے آپؐ میں اور وہ کے مقابلے میں علمداری کی لیاقت و صلاحیت زیادہ تھی فلسفہ انقلاب حسینؑ کے اصول و اساس سے بہت زیادہ واقف تھے اور لوگوں کو شہادت کی حقیقت سے دوسروں کی بہ نسبت زیادہ آشنا کر سکتے تھے۔ حضرت عباسؓ میں لشکر کو متوجہ کرنے اور ان کے حقوق کی نگرانی کی بھی بے پناہ قوت تھی جنگ کے نیشب و فراز میں آپؐ انہیں ثابت قدم رکھ سکتے تھے۔

قریبی ہاشم کربلا کے خونین معرکہ میں امام حسینؑ کے نظریات کے پیچے اور ثابت قدم مطمین حاصل ہتھے مختصر ایک حضرت امام حسینؑ کے جو اصحاب تھے وہ اپنے خون میں غلطان ایک زار کربلا پر سوچے تھے۔ اہل حرام کی آواز اعظام اعظام سنی تو یہ وہ موقع تھا جب حضرت عباسؓ سے نہ رہا گیا ایک پھرے ہوئے شیر کی طرح امام حسینؑ کی خدمت میں

پنجھ اور حضرتؐ سے اجازت جہاد چاہی اب امام حسینؑ کے لئے کوئی چارانہ تھا حالات نہ گزیر ہیں، عباسؓ منزل شہادت کی طرف چل پڑے ہیں امام حسینؑ نے غازی سے پھر کہا عباس تم میرے علمدار ہو ذرا بچوں کیلئے پانی کی سکیل کرو۔

غازی عباسؓ علمدار دریا کی طرف چل پڑے اور فوج یزیدؑ کے مقابلہ پہرا داروں کو تتر بتر کر دیا فرات میں پھنس کر مشک کو پانی سے بھرا اور خیمه کی طرف پانی لے جاتے ہوئے حکیم بن طفیل ملعون نے چھپ کر حملہ کیا داہنا ہاتھ قلم ہو گیا حضرت عباسؓ نے باہیں ہاتھ میں تلوار لی اور دشمن پر حملہ آور ہوئے اس وقت آپ یہ شعر پڑھ رہے تھے۔

خدا کی قسم اگر تم لوگوں نے میرا داہنا ہاتھ قلم کر دیا ہے تو  
میں اس کے باوجود اپنے دین کی حمایت کرتا رہوں گا  
میں اپنی اس حالت کے باوجود امام حسینؑ کی نصرت کرتا رہوں گا  
جو مرحلہ ہمیشیں پر فائز ہے جو طاہر دامیں نبیؐ کا نور نظر ہے۔  
ہاتھ کے قلم ہو جانے کے باوجود حضرتؐ بہت تیزی سے حرم کی طرف بڑھتے جا رہے تھے حکیم بن طفیل نے درخت خرم کے پیچھے سے چھپ کر دوبارہ حضرت پر حملہ کیا اور بایاں ہاتھ بھی قلم ہو گیا۔

اس بے چارگی کے عالم میں علمدار نے علم کو گرنے نہ دیا میں کے سہارے علم کو باند کئے رہے دشمن کی جراتیں بڑھ چکی تھی ہر طرف سے گھیر لیا لیکن اس کے باوجود دشمن میں قریب آنے کی بہت نہ تھی تیروں کی بارش شروع کر دی ایک تیر مشکیزہ پر گا پانی بہر گیا ایک تیر حضرت کے سینہ اٹھرا اور ایک تیر آگھے میں بیوست ہوا اسی حالت میں ایک شقی نے ایک گزر گواں سر اقدس پر مارا آرزوئے الٰہ حرم زمین پر آیا خون سے پیکر ناز میں عرق تھا ایک صحیف آواز فضائے کر بلامیں بلند ہوئے۔

آقا حسین آپ پر میر اسلام آخ رہو

تقطیم از ہر اصفہان نمبر ۱۱۰

اے پرچم عباس اٹھانے والو! علم کو پکڑتے ہوئے یہ عہد کریں کہ:

اے عباس علمدار جس مقصد کیلئے حسین ابن علی اور آپ نے قربانی دی

ایسی مقصد کیلئے ہم جدوجہد کرتے ہوئے قربانی دینے کیلئے تیار ہیں اور یہ پرچم اسلام  
(عباس کو بلند رکھیں گے)۔

## سیاہ علم کیوں لہراتے ہیں

یہ سیاہ علم لگانے کا مقصد آدم تادور حاضر کے ظالموں کے خلاف مظلوموں کی جماعت میں اس وقت تک بلند کرتے رہیں گے جب تک دنیا میں عدل و انصاف کی حکومت قائم نہیں ہو جاتی اور مظلوم طبقہ خوشحال اور پر امن زندگی بر寧یں کر لیتا اس وقت تک مظلوموں کی جماعت میں سیاہ علم فضاء میں لہراتے رہیں گے۔

حسین ابن علیؑ نے دین اسلام کی بقاء مظلوموں، مزدوروں، کسانوں اور غریبوں وغیرہ کی خاطر اپنی جان فطال، خاندان، دوست و احباب سب کچھ قربان کر دیئے۔ اسی وجہ سے دنیا کے مظلوموں کیلئے حسین ابن علیؑ مشعلِ راہ بن گئے۔

حضرت عباسؐ علمدار احکام اسلام اور مظلوموں کی خاطر ظالموں کے خلاف علم بلند کرتے ہوئے اپنے دونوں بازوں قلم کروا کے اپنی جان کا نذر انہ پیش کر دیا اسی وجہ سے آپ علمدار کہلائے۔

## یہ سیاہ علم کس کا ہے

- یہ علم ---- حسینیت کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- امن پسندوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- جوش ایمان والوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- صداقت و شجاعت والوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- مظلوموں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- غریب کسانوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- حریت پسندوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- وفاداروں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- عدل و آزادی کا نظام قائم کرنے والوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- لوگوں کو ظلم کے چنگل سے آزادی دلوانے والوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- ظالموں اور جاہروں کے نظام کوٹھانے والوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- دین پر مشتمل والوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- فاسق و فاجر کو دوست شدینے والوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- طاغوتی طاقتوں کے حیله و مکروہ عیاں کرنے والوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- سیہ کار بیلیوں کی مخالفت کرنے والوں کا علم ہے۔ ☆  
 یہ علم ---- اسلام اور اسلامی اصولوں کو زندہ کرنے والوں کا علم ہے۔ ☆

## یہ علم کیا چاہتا ہے؟

- ☆ یہ علم۔۔۔ غریب عوام کی خوشحالی چاہتا ہے۔
  - ☆ یہ علم۔۔۔ مزدوروں کے حقوق کی بھائی چاہتا ہے۔
  - ☆ یہ علم۔۔۔ انفرادی و اجتماعی برائیوں کا خاتمه چاہتا ہے۔
  - ☆ یہ علم۔۔۔ صالح معاشرے کا قیام چاہتا ہے۔
  - ☆ یہ علم۔۔۔ عدل و انصاف کی حکومت چاہتا ہے۔
  - ☆ یہ علم۔۔۔ است مسلمہ میں انتشار و افتراق ختم کر کے اتحاد و اتفاق چاہتا ہے۔
  - ☆ یہ علم۔۔۔ دین میں داخل کئے جانے والے انحراف اور خرافات کا خاتمه چاہتا ہے۔
  - ☆ یہ علم۔۔۔ صالح افراد جو احکام خداوندی کا پورا علم رکھتے ہوں اور حلال و حرام سے اچھی طرح واقف ہوں انکی حکومت چاہتا ہے۔
  - ☆ یہ علم۔۔۔ اللہ کی زمین پر اللہ کا قانون چاہتا ہے۔
- اب یہ ہماری ذمہ داری ہے کہ ان دونوں میں کس راستے کو اختیار کرتے ہیں انسانیت کے سید ہے راستے کو جو مظلوموں کا ہمدرد ہے یا فاسق و فاجر اور ظالم جو انسانیت کا دشمن ہے۔ اگر آپ مظلوموں کے ساتھ ہمدردی رکھتے ہیں تو آئیے متحد ہو کر ظالم کا خاتمه کرتے ہوئے قرآنی، مصطفوی ﷺ، علوی، حسینی نظام کیلئے جدوجہد کرتے ہوئے پرچم اسلام (یعنی پرچم عباس) کو سر بلند رکھیں۔ ظالم اور فاسق و فاجر اس علم سے خوف زدہ ہیں کیونکہ وہ طاغوتی نظام کے حامی ہیں وہ امت اسلامیہ میں انتشار و افتراق کی فضاء پیدا کر کے یہودی یزیدی مغادرات کا حصول چاہتے ہیں۔
- آپ متحد ہو کر ان کے زہر ملے مقصد گو خاک میں ملا دیں۔

## بے بصیرت لوگ

ریچ بن شیم معروف بے خواجہ ریچ امیر المؤمنین حضرت علیؑ کے اصحاب میں سے ہیں۔ ان کا شمار "زھاد ٹھانیہ" دنیا کے آٹھ زادبود میں ہوتا ہے۔

ریچ زہد و عبادت میں اس حد آگے بڑھا کر اپنی عمر کے آخری دور میں اس ن ایک قبرتیار کی، وہ گاہ ہے بگاہ ہے اس میں جا کر لیٹ جاتا اور اپنے آپ کو وعظ کرتے ہوئے کہتا: اے ریچ! یہ بھولنا کہ آخر کار تجھے اسی جگہ آتا ہے۔

وہ کبھی کبھی ذکر خدا کے سوا کوئی بات منہ سے نہ کالتا۔ ہاں صرف ایک مردہ ذکر و دعا کے سوا ایک جملہ اس سے سن گیا تھا اور یہ اس وقت کی بات ہے جب اسے اطلاع علیؑ کے ایک گروہ نے فرزند امیر علیؑ کو شہید کر دیا ہے۔ لہذا اس حادثے پر اظہار افسوس کرتے ہوئے اس نے ایک جملہ کہا جس کا مضمون یہ ہے کہ: دائے ہو اس امت پر جس نے اپنے پیغمبرؐ کے فرزند کو شہید کیا۔

کہتے ہیں کہ بعد میں اس نے اپنے کلام پر استغفار طلب کی اور اس کی وجہ یہ بتائی کہ یہ کلام ذکر خدا میں سے نہ تھا۔ اس شخص نے اپنی عمر کے بیس برس مسلسل عبادت میں بسر کئے اور ایک لفظ بھی ایسا زبان پر نہ لایا جسے لوگ اصطلاحاً دنیا کی بات کہتے ہیں۔ حالانکہ اس دوران اس کے سامنے تین امام، امام علیؑ، امام حسنؑ اور امام حسینؑ شہید ہوئے۔ ریچ حضرت علیؑ کے زمانے میں آنحضرت کے شکر میں شامل تھا۔ ایک روز امام کی خدمت میں آیا اور عرض کی: اے امیر المؤمنین! مجھے اس جنگ کے پارے میں شکر ہے۔ مجھے جنگ کے غیر شرعی ہوئے کا خوف ہے۔

امام نے فرمایا کیوں؟

کہا: کیونکہ انہم اہل قبلہ سے جنگ کر رہے ہیں، ایسے لوگوں سے برس پیکار ہیں جو  
ہماری طرح کلمہ پڑھتے ہیں، ہماری ہی ماہنہ نماز ادا کرتے ہیں۔

کیونکہ رجیع اپنے آپ کو شیعہ سمجھتا تھا اور حکم کھلا حضرت علیؑ سے علیحدگی اختیار کرنا نہیں  
چاہتا تھا۔ لہذا اس نے کہا: اے امیر المؤمنینؑ آپ سے میری استدعا ہے کہ آپ مجھے  
کسی ایسے کام پر لگائیے کہ جس میں مجھے شک و شبہ ہے ہو۔ مجھے کسی الیک جگہ اور ایسی  
ڈمڈواری پر بھیجی جس میں میں تردد کا شکار ہوں۔

حضرت علیؑ نے اس کی درخواست قبول کی اور اسے ایک مرحد پر بھیج دیا کہ اگر ہبہ  
جنگ ہو تو اس کے مقابل کفار و مشرکین اور غیر مسلم ہوں !!!

یہ ان زادہوں عابدوں کی ایک مثال تھی جو اس زمانے میں پائے جاتے تھے  
۔ مثلاً یہ اس زادہ اور عبادت کی کیا اہمیت ہے، کیا قیمت ہے ۱۹۹۹ء میں زادہ کی کوئی بھی  
قیمت نہیں؟ ایک ایسا شخص جو حضرت علیؑ جیسے انسان کی رکاب میں ہو لیکن جوراہ  
حضرت علیؑ دکھائی اور جو فرمان جہادی دین اس کے بازار میں شک کرے، احتیاط پر  
عمل کرے !!!

اسلام بصیرت اور عمل کو ساتھ ساتھ چاہتا ہے۔ یہ شخص (خواجہ رجیع) بے بصیرت تھا۔  
جب کوئی شخص معاویہ اور یزید کے ظلم و شتم اور جرائم کو دیکھے اور گوششی اختیار کرے،  
شب و روز نمازوذ کر خدا میں بُرگرے اور اس ایک جملہ پر استغفار کرے جو فرزند  
رسول ﷺ کی شہادت پر تأسف کے اظہار کے طور پر اس کے منہ سے لکھا تھا۔ تو یہ  
بات اسلامی تعلیمات سے سازگار نہیں ہیشہ ”الجاحل مفترط او مفترط“  
جالیل یا تو افرادی ہوتا ہے تفسیطی، یا تو صرف اور صرف ذکر و دعا اور عبادات پر اکتفا کرتا  
ہے اور اسلام کے سیاسی اور اجتماعی پہلو کو پڑ کر دیتا ہے یا اس کے برخلاف عبادات  
اور دین معنوی پہلو کو پس پشت ڈال کر اس کے سیاسی، اقتصادی اور اجتماعی پہلو میں  
مشغول رہتا ہے اور یہ دلوں رویے درست نہیں۔

## حکایات و ہدایات

عشق حسینؑ مٹائے نہ بیٹھ

عباسی خلیفہ متولی کے دربار میں ایک کنیز ہوا کرتی تھی۔ ایک روز متولی نے کسی کام کے سلسلے میں اسے طلب کیا تو پتا چلا وہ نہیں ہے۔ اس نے پوچھا: کہاں ہے؟ جواب دیا گیا۔ شہر سے باہر کہیں سفر پر گئی ہوئی ہے۔

پچھے عرصہ بعد وہ کنیز سفر سے واپس آکی تو متولی نے اس سے دریافت کیا: تم کہاں گئی ہوئی تھیں؟

کنیز نے جواب دیا: میں کہکر مدھی تھی۔

متولی بولا: یہ کہ جانے کا کوشش نہ کھانا ہے! ذی الحجہ ہے کرج کے قصداً سے وہاں گئی ہوئے، میں رحباً اور حبباً لوگ عمرے کی غرض سے کہہ جاتے تھیں۔ سبھی صحیح تھے مذاق تم کہاں گئی تھیں۔ آخوندگار متولی کو پتا چل گیا کہ یہ حضرت امام حسینؑ کی زیارت کیلئے گئی تھی۔

یہ جانے کے بعد وہ چراغ پا ہو گیا اس کا سیدھہ جلنے لگا وہ جان گیا کہ نام حسینؑ کو یوں تھیں مٹایا جا سکتا۔

جب دشمن نے دیکھا کہ حسینؑ، کربلا اور عاشورا کی یاد کو لوگوں کے ذہنوں سے محذیں کیا جا سکتا، تو اس نے دوسرا طریقہ اختیار کیا اور وہ طریقہ لوگوں کو امام حسینؑ کی تحریک اور آپ ﷺ کی شہادت کے مقصد اور ہدف کے بارے میں گمراہ کرنا تھا۔ اللہزادہ محبان حسینؑ کے درمیان بھی وہی بات مشہور کی گئی جو عیسائی حضرت عیسیٰ کے بارے میں کہتے ہیں اور کہا گیا کہ حسینؑ اپنی علیؑ امت کے گناہوں کا بوجھ اپنے کاندھوں پر اٹھانے کیلئے قتل ہوئے۔

(استاد مرتشی مطہریؒ حامی حسینؑ حج اص ۱۴۹۱ھ)

## گمراہ عزادار

آیت اللہ بروجردی رضوان اللہ علیہ کی مرجیت کے ابتدائی برس تھے۔ یہ وہ زمانہ تھا جب آقائی، بروجردی کو غیر معمولی اثر نفوذ حاصل تھا۔ آقا کو بتایا گیا کرم میں عزاداری میں بعض غلط رسول راجح ہو رہی ہیں۔

آپ نے تمام انجمنوں کے سربراہوں کو اپنے گھر مدعو کیا۔ جب سب جمع ہو کئے تو ان سے سوال کیا کہ آپ لوگ کس کی تقیید کرتے ہیں؟ سب نے یہ زبان ہو کر کہا: ہم آپ کے مقلد ہیں۔

یہ سن کر آقائی بروجردی نے کہا: اگر آپ لوگ میرے مقلد ہیں تو سن لیجئے کہ عزاداری میں جن غلط رسول کو آپ نے راجح کیا ہے اس کے بارے میں میرا فتویٰ یہ ہے کہ یہ رسمیں حرام ہیں۔ یہ سن کر انجمنوں کے سربراہوں نے جسارت کرتے ہوئے دلوں کے الفاظ میں جواب دیا کہ جناب عالی! ہم سارے سال تو آپ کے مقلد ہیں، آپ کے فتاویٰ کی پیروی کرتے ہیں لیکن ان تین چار روز کیلئے ہمیں آزاد چھوڑ دیجئے، ہم ان ایام میں کسی صورت بھی آپ کی تقیید نہیں کریں گے۔

یہ کہہ کر یہ لوگ اٹھے اور اپنے مرجع تقیید کی بات کو اعتماد دیے لیئر چلے گئے۔

جی ہاں! ان لوگوں کا یہی عمل اس بات کا عکاسی ہے کہ عزاداری منانے سے ان کا مقصد امام حسینؑ کے مشن کو تقویت پہنچانا نہیں، اسلام کی سربلندی نہیں بلکہ عزاداری ان کے لئے ایک مشغله کی حیثیت رکھتی ہے، ان کیلئے لذت اندوزی کا ذریعہ ہے۔

(۱) استاد مرتضیٰ مطہری حمدانہ حسینی۔ صحیح اص ۱۵۸)